Un nuevo estudio sobre
la Regla de San Agustin

Pio de Luis Vizcaino
Estudio Teoldgico Agustiniano de Valladolid
deluis23@hotmail.com

Recibido: 10 septiembre 2025 / Aceptado: 15 octubre 2025
|

El editor Rafael Lazcano ha publicado un nuevo estudio sobre la
Regla de san Agustin del que es autor Enrique Eguiarte Bendimez, OAR,
cuyo titulo es Regla de san Agustin. Estudio y exposicién (Pozuelo de Alar-
cén-Madrid, 2024). Ademads del prélogo, salido de la pluma del célebre
historiador de la Antigiiedad tardia, Peter Brown, y de la presentacion, el
estudio consta de dos partes. La primera ofrece un estudio preliminar de
la Regla (pp. 19-62) y la segunda, una exposicion completa (pp. 65-221).
A continuacioén ofrece asimismo cuatro Apéndices que contienen respec-
tivamente la traduccion espafiola del Ordo Monasterii, de la Regla en la
version masculina (Praeceptum) y en la femenina (Regularis informatio)
y el texto latino de la Regula ad servos dei (Praeceptum). Cierra la obra
la Bibliografia y cuatro indices, precedidos de un Album de iconografia
agustiniana sobre la Regla, que el autor agradece a Antonio Iturbe, OSA.

En relacién con la muerte del amigo de su juventud, san Agustin re-
fiere cémo la convivencia con otros amigos le ayudé a superar la profunda
crisis existencial en que habia caido. De esa convivencia formaba parte el
«discutir a veces, pero sin animadversion, como cuando uno disiente de si
mismo, y con tales disensiones, muy raras, condimentar las muchas confor-
midades» (Conf 4,8,13). Este texto recoge el animo con que nos dispone-
mos a escribir estas paginas, matizando que, en este caso, las disensiones,

Estudio Agustiniano, Vol. 61 (2025) 527-553
ISSN: 0425-340X; ISSN-e: 2792-260X @ DOI: 10.53111/ea.v60i3.1275



528 PIO DE LUIS VIZCAINO

lejos de ser «muy raras», son abundantes —unas de forma, muchas de
contenido y otras de juicio sobre conveniencia, siempre tan subjetivos—,
siendo precisamente esa abundancia lo que nos ha impulsado a escribir-
las. Pero més alld de esa razén hay otra: el hecho de que la Regla de san
Agustin no es solo un documento del pasado, sino también —y diria que
sobre todo— un texto que muchas personas, varones y mujeres, han to-
mado y siguen tomando como guia en su comunitario caminar hacia Dios.
Por razones de brevedad dejamos de lado las «conformidades», mds nu-
merosas, y nos centramos casi exclusivamente en las «disensiones». Seria
presuntuoso por nuestra parte, creer que estamos acertados en todo lo
que vamos a escribir, dejando de lado que en algunos casos no hayamos
entendido bien el texto. En todo caso, si nuestros eventuales errores esti-
mulan una reflexién ulterior sobre el tema cuestionado, pensamos que ha
valido la pena.

Primera parte. Estudio preliminar

De esta primera parte, pasamos por alto lo expuesto por el autor
sobre la relacion de la Regla (Praeceptum) con otros diversos documen-
tos vinculados con ella (Ordo Monasterii, Praeceptum longius, Obiurga-
tio, Regularis informatio. Epistula longior, Ordo monasterii feminis datus,
Epistula longissima) y las cuestiones criticas que han suscitado. Solamente
haremos observaciones a los apartados séptimo y octavo, titulados res-
pectivamente «Estructura retdrica de la Regla o Praeceptum» y «Mas alla
de la retdrica y la preceptiva: un camino mistico de la filocalia (amor a la
belleza)».

En efecto, al presentar la estructura de la Regla, el autor, siguiendo
a L. Verheijen (=L.V.), advierte en ella las cinco partes del discurso sefia-
ladas por la retdrica clésica: «exordium (I,1 —numeracién segin la edi-
cion critica de L.V.—), narratio (1,2-8), probatio (11,1-VIL4), argumentatio
(VIIL,1) y epilogus (VIIL2) (p. 40). Aun aceptando tal divisién, hay que
reconocer que es puramente formal y no satisface al lector que se acerca
al texto con perspectivas menos eruditas y mds practicas. A ¢l le interesa
mucho méds —pensamos— saber por qué en la probatio el santo trata esos
temas especificos y no otros, o, en todo caso, por qué en ese orden y no
en otro. El autor, que en la exposicién del texto —como veremos— pone



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 529

gran énfasis en el orden, habria hecho un gran favor al lector indican-
do, aunque fuera solo hipotéticamente, qué criterio guia el orden de los
temas tratados. Estos no estdn sin mds, sino que estdn donde estdan por
algtin motivo. La disposicidn de los temas tratados en un texto no es pura
arbitrariedad, sino que obedece a algo y conduce a algo. El orden indica
sin duda preferencias subjetivas de quien lo fija, pero, de ordinario, refleja
también una gradacion de valor de los temas en si mismos, su aportacién a
un conjunto doctrinal o una relacién con los que les preceden o les siguen.

El texto de la Regla asignado a la argumentatio incluye estos tres sin-
tagmas: «belleza espiritual», «buen olor de Cristo» y «libertad bajo la gra-
cia». Puede que el orden en que aparecen responda a una cierta jerarquia
de valor para el obispo de Hipona; en todo caso, por el contexto, los tres
merecen igual atencién y no cabe pasar por alto ninguno de ellos. A pesar
de todo, esto es precisamente lo que acontece (pp. 41-42). Para el autor
del estudio, siguiendo de nuevo a L. V., en esta introduccién solo merece
consideracion especial el primero de ellos —la «belleza espiritualy— y
pasa por alto los otros dos —el «buen olor de Cristo», y la «libertad bajo la
gracia» —. Tal proceder refleja una estructura defectuosa y desequilibra-
da, no acorde con el texto de la Regla.

Segunda parte. Exposicion de la Regla

La parte mas amplia del estudio, como es comprensible, esta dedica-
da a la exposicion de la Regla. En este caso la Regla recepta, es decir, la
que incluye el primer pardgrafo de las ediciones de uso en los Institutos
religiosos que la siguen, perteneciente en origen al Ordo Monasterii. En el
caso concreto, el comentario incluye también las variantes que introduce
la version femenina de la Regla —la Regularis informatio— , que nosotros
pasamos por alto.

La exposicién estd hecha capitulo por capitulo. Cada uno de ellos
lo abre una introduccién, donde «se enuncian los principales temas tra-
tados» y lo cierra una conclusién en la que «se destacan los principales
elementos puestos de manifiesto» en la exposicion (p. 14). A decir verdad,
en la lectura de una y otra no siempre percibimos tan neta distincion. Por
otra parte, se echa de menos una presentacién de la estructura del capitu-
lo, es decir, la 16gica que orienta la sucesion de sus preceptos, mostrando



530 PIO DE LUIS VIZCAINO

asi también su unidad temadtica. Presentacion que tendria su lugar adecua-
do en la introduccién y facilitaria su exposicion y su comprension y habria
evitado ciertos errores.

El lector habria agradecido también conocer directamente del autor
las claves que regulan la exposicion. Por lo que nos ha permitido percibir
su lectura, sefialamos las siguientes:

a) Como texto latino de la Regla, ofrece el de la edicion critica de L.
V., con su distribucién en ocho capitulos sefialados por su division
numérica. Sin embargo, si nos fijamos en los epigrafes —los que
aparecen en la edicién ofrecida por la Patrologia Latina— con la
consiguiente distribucion espacial, se nos presenta el texto dividi-
do en los doce capitulos de dicha edicién. Este mismo desajuste
salta a la vista si la comparamos con la traduccién en lengua es-
pafiola que visibiliza los ocho capitulos de la edicién de L. V., con
otros epigrafes que dejan la impresién que el texto en latin y en
traduccion castellana tratan temas distintos.

b) Entre la bibliografia utilizada destacan sobre otros los escritos de
L. V.,N. Cipriani, G. Lawless y de quien esto escribe. En todo caso,
las referencias a otros estudiosos en conjunto son mas bien escasas,
como corresponde a una exposicion que quiere ser personal, no sintesis
de opiniones ajenas.

c) Segun el expositor, el empleo de los verbos observare y praecipio
en su primer parrafo (I,1) y de observare en el pendltimo (VIII,1)
dan al conjunto de la Regla una cierta rigidez legal (p.153; 208).
Con todo, esta dimension preceptiva (p. 95), no excluye otra espi-
ritual y mistica (p. 42).

d) El autor recurre frecuentemente a la filologia para clarificar el sig-
nificado propio de las palabras latinas, pero no siempre acompa-
fiado por el acierto. Como ejemplo mas evidente sefialamos que, a
propésito de VIL 1.2, no distingue entre la potestas y la auctoritas,
como veremos en su momento. Se puede afiadir la afirmacién de
que felicitas remite siempre a la felicidad terrena (pp. 85;123), afir-



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 531

macion que, aplicada a san Agustin, no es cierta; o la traduccién en
el capitulo cuarto de los verbos corrigere y corripere fonéticamente
cercanos, pero distintos semédnticamente. En el caso concreto am-
bos verbos se pueden traducir por «corregir», estando atentos a la
polisemia del verbo en espafol —corrigere: emendar la conducta
propia (reflexivo) o ajena; corripere: reprender una conducta—. El
expositor conoce esa polisemia (pp. 143;157;198), pero no siempre
es coherente en su aplicacion. Por ejemplo, en 1V,8.9 y VII,2 asigna
a corrigo el significado de «reprender» —en vez de «emendar la
propia conducta» —, pues sefiala que la «reprension» es necesaria
«porque el ser humano estd tocado por el pecado original» y en
ocasiones «necesita la ‘reprensiéon’ para enmendarse», aiadiendo
la necesidad que tiene todo creyente de ser «reprendido» y la fun-
cion terapéutica de la «reprension» (p. 143). En IV,7, en cambio,
asigna debidamente a corrigere el significado de «emendar», como
en V1,3 y en VIL,3 a corripere el de «reprender».

e) Los preceptos de la Regla son ubicados en el contexto de la obra
agustiniana en su conjunto, aduciendo, cuando procede, pasajes
paralelos en mayor o menor nimero. La validez del método es in-
cuestionable, pero a veces requeriria poner limites y cierta acribia.
En una obra tan extensa como la agustiniana, es facil que aparez-
can idénticos conceptos o palabras en contextos muy variados, que
no parecen aplicables a lo afirmado por la Regla. Asi nos parece el
ejemplo de las nueces de los In lo. eu. tract. 26,5, para explicar los
regalitos de IV,11 (p. 156). {Los monjes no eran unos nifios!

A un nivel mas doctrinal, presentamos estas otras claves que orientan
la exposicion:

f) El monacato es presentado como una peregrinacioén de la ciudad
de Dios. Su fundamento se percibe en el sintagma in Deum que san
Agustin aflade a menudo a «la tnica alma y el dnico corazén» del
texto de los Hechos de los Apdstoles. El expositor considera que
la idea de la peregrinatio es trasversal en las obras y espiritualidad
agustiniana y dentro de la Regla de forma particular (p. 76), de la
que es el telon de fondo (p. 167). De hecho, la presentacion del



532

PiO DE LUIS VIZCAINO

monje como un peregrino de la ciudad de Dios atraviesa la expo-
sicion entera (pp. 75; 77; 81; 95; 108; 163; 167; 186; 190, 207; 220). El
dinamismo de la peregrinacién da a la vida comunitaria un sentido
eclesioldgico y escatoldgico (p. 76). Ahora bien, por una parte, si
esa concepcion de la vida monéstica agustiniana se hace depender
del in Deum, habria que asegurarse de que el sentido del sintag-
ma apunta primeramente al futuro escatolégico, y no mas bien a
una experiencia de Dios en el tiempo. Por otra parte, admitida esa
condicion peregrinante, hubiera sido deseable presentar las di-
versas etapas de esa peregrinacion, cada una con su peculiari-
dad, relacionandolas, a ser posible, con los distintos capitulos de la
Regla.

g) El concepto de ordo adquiere una importancia especial en la ex-

posicién, pues la recorre de principio a fin (pp. 51; 66; 91; 98; 115;
159;172;189;193; 199, etc.). El autor lo vincula al caréacter legal del
texto, deduciendo su suprema importancia —sin €l reina el caos
(pp- 196; 199)— de la aparicién en el mismo prélogo de los ver-
bos observare y praecipere (pp. 66; 136). Como el monasterio es
un lugar ordenado (pp. 164; 172), no se puede jugar con el orden
de la comunidad (p. 189), que reclama, por ejemplo, que el rezo
se haga a sus horas (p. 98), que no se ceda a las veleidades de los
monjes (p. 172), que se pidan los libros a su tiempo (p. 159), etc.
Todo dentro del ordo disciplinae que implica la obediencia al prior
(p- 199), responsable de su mantenimiento (p. 193). En definitiva,
la comunidad produce fruto espiritual (p. 199) si todo se realiza
de manera ordenada. Ahora bien, tratdndose de un concepto al
que se asigna tanta importancia, hubiera venido bien una breve
presentacion sistemdtica del concepto en el pensamiento de san
Agustin. A tal fin, podian haber servido las referencias que ofre-
ce: El orden 1,9,17 —donde aparece como aquello que, observado,
nos ayuda a llegar a Dios— (p. 66), la referencia a la creacién —en
la que aparece como superacién del caos— (p. 66), el concepto
ordo amoris —concretado de forma demasiado reductiva en el
amor a Dios y al préjimo (pp. 66; 153; 163) y puesto en relacion
con el ordenamiento interior de los monjes y con el ordo interno
de la comunidad— (p. 153) y, por tultimo, Ciudad de Dios 19,16



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 533

—que vincula al orden con la paz— (p. 66). Se puede decir que,
aunque dispone de mimbres, el expositor no ha fabricado la cesta,
como espacio orgdnico de ideas sobre el orden en el que alojar
el aspecto mds usado en la exposicion: el ordo como disciplina u
ordenamiento practico (p. 51), como disciplina sana (ep.211,1). A
nuestro parecer, la preponderancia de este tipo de orden en la ex-
posicién rebaja la importancia del concepto en la comprension del
texto agustiniano.

h) A la antropologia teoldgica se le dedica menos espacio del que
cabia esperar. Aparece en el trasfondo cuando se presenta al hom-
bre como tocado por el pecado original (p. 191), que justifica pre-
ceptos como el del ayuno (p. 109) o el de la correccion fraterna (p.
143), y origen de los tres vitia —las concupiscencias de la carne,
de los ojos y la soberbia de la vida (cf. 1 Jn 2,16) (pp. 67; 140; 160;
190; 195) — vy las «tres» libidines (pp. 89;204). Al respecto, hubiese
sido ttil una presentacion, breve si, pero global de la antropologia
agustiniana, que no se limitase a los aspectos negativos indicados.
Asimismo, se echa de menos una identificacién clara de cada una
de estas ultimas, dado que, aunque se habla de tres, se mencionan
mas —la libido possidendi/habendi, 1a libido principiandi, 1a libido
dominandi (pp.51;195), 1a libido excellentiae y el amor excellentiae
(pp- 89; 139; 160; 195: 204) — vy la relacion de las libidines con los
vitia de 1Jn 2,16. La lectura del texto deja, ademas, la impresion de
que no hay una concepcién clara de la concupiscencia de los ojos.
En vertiente positiva, se da el maximo relieve a la humanidad
y la misericordia de san Agustin y a su comprensién de la debili-
dad humana de los monjes (pp. 68;110; 108; 110; 112; 153;173; 174;
176; 181).

i) Repetidamente sefala el expositor la neta contraposicion entre el
saeculum y el monasterio —considerado también como «sociedad
santa» (pp. 67; 90-92; 94; 166), que anticipa ya lo que el autor de
la Regla asocia a La ciudad de Dios (pp. 91;94).Y en un eviden-
te exceso de interpretacion, llega a identificar el monasterio —en
cuanto contrapuesto al saeculum o ciudad de este mundo— con la
ciudad de Dios (p. 92).



534 PIO DE LUIS VIZCAINO

j) Por ultimo, el expositor otorga gran importancia al hecho de que
en el monasterio convivan monjes de las diferentes clases sociales de la
sociedad, hasta el extremo de comparar, sobre la base de ese dato, la vida
en comunidad con la Trinidad formada por una diversidad de personas
(p- 95). Sin apoyo textual alguno, insiste en que en el monasterio convi-
vian las clases mds altas de la sociedad, junto con los dltimos estratos de
la sociedad (pp. 84; 91; 107; 155; 163), conjeturando que san Agustin quiso
hacer una revolucién social en la época (pp. 95; 163).

Capitulo primero

Lleva por titulo «Fin y fundamento de la vida comun».

Segun el expositor, en él se abordan los fines principales, los princi-
pios tedricos esenciales, los fundamentos de la vida monéstica agustiniana
(p. 68; 95). Como fundamentos presenta, ademds de Hch 4,32, 1a vida en
unidad conforme al modelo trinitario. Los monjes han venido al monaste-
rio para tener una experiencia del Dios Trinidad en una comunidad donde
hay variedad de personas, pero un solo ideal (p. 95). El contexto permite
suponer que el fundamento para tal afirmacioén es el in unum de 1,3, pues
escribe: «Desde estas palabras (in unum estis congregati), san Agustin des-
taca que la vida monaéstica tiene como finalidad la vida en la unidad a
imitacion de la Trinidad, donde la Trinidad es fruto del amor» (p. 68). De
hecho, el autor advierte en el texto agustiniano una referencia a Jn 17, 20-
21 donde Cristo manifiesta su deseo de que todos sus discipulos sean uno
como el Padre y él son uno. Pero tal interpretacién no nos convence. Por
una parte, parece méas correcto referir el congregari in unum al hecho fisi-
co de vivir juntos —como permite deducir la traduccién ofrecida: «os ha-
béis congregado en comunidad»—; por otra, si ese congregarse in unum,
que se presenta como un hecho, remite a la unidad trinitaria, se entiende
mal que el texto agustiniano presente como finalidad de ese in unum tener
una sola alma y un solo corazén (Hch 4,32), porque dejaria la impresion
de que lo mis —la unidad trinitaria— estd al servicio de algo inferior
—habitar undnimes en la casa y tener una sola alma y un solo corazén—,
y quedaria oscuro de sentido del in Deum, término del que, ademds no
se indica si se refiere a Dios Padre o a la Trinidad, previamente aludida
en la exposicion. Si hemos entendido bien en ese caso la l6gica seria: «os



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 535

habéis congregado para vivir la unidad de la Trinidad, con el objetivo de
que habitéis undnimes en la casa y tengdis una sola alma y un solo corazén
dirigidos hacia Dios».

El concepto de unidad es también objeto de consideracion especial.
Para esclarecerlo menciona diversos factores, pero sin un orden ldgico.
A nuestro parecer, hubiera sido facil comenzar con el amor de Dios a la
unidad que san Agustin descubre en el relato de la creacién del hombre,
seguir con la rotura de la unidad en Babel, con sus repercusiones en el
corazén del hombre y en las relaciones sociales, cuyo restablecimiento
comenzo en Pentecostés y busca también la comunidad monéstica, por lo
que su unidad es como una forma profética de adelantar el reino de los
cielos. Son los aspectos que considera el autor pero de forma dispersa.

El otro fundamento es obviamente Hch 4,32. Al respecto sefiala dos
variantes que introduce el santo respecto del texto lucano: el cambio de
orden en la mencién de los conceptos de alma y corazén y la adicion in
Deum. Al respecto trata de sacar punta al empleo de la preposicion latina
in rigiendo acusativo (in Deum), en vez de regir ablativo, segin el texto
utilizado por san Paulino de Nola (in Domino: ep. 30,3 inter augustinia-
nas). Al parecer del expositor, el cambio indica que el monje no puede es-
tar de una manera pasiva en el Sefior (in Domino), sino que cada dia debe
avanzar hacia su meta (in Deum), como si Dominus y Deus se refiriesen
a la misma persona. La realidad es que Dominus se refiere a Jesucristo,
indicando que en él son de hecho uno, en cuanto miembros de él. Por
otra parte, juzga que el in Deum otorga a la vida comunitaria agustiniana
un sentido eclesiolégico y escatoldgico. Pero el primero de ellos aparece
asociado propiamente a la unidad de alma y corazén, no al in Deum. El
sentido escatoldgico lo sustenta el autor en el valor de movimiento pro-
pio de la preposicion in, entendiéndolo como réplica al planteamiento de
Joviniano que asignaba a la vida monéstica un valor puramente inmanen-
te (p. 77), poniéndose asi en la linea de san Jerénimo, aunque con otras
formas. Pero si el obispo de Hipona hubiese tenido en mente la posi-
cioén de Joviniano, lo més l6gico es que hubiese dejado algin indicio de
ello en el amplio capitulo cuarto sobre la castidad. Siempre en relacion
al texto de los Hechos, el autor separa Hch 4,32 de Hch 4,35 y, por otra
parte, no pone de relieve que el desapego de los bienes ha de ser tanto
afectivo —non dicatis aliquid proprium— como efectivo —sint vobis om-
nia communia—.



536 PIO DE LUIS VIZCAINO

Pero la Trinidad no es solo unidad, sino también diversidad, plura-
lidad de Personas. La equivalencia de esta pluralidad trinitaria en la co-
munidad mondstica la advierte en la diversidad de los monjes que viven
la unidad del amor, poniendo el énfasis en que los monjes pertenecen a
diversas clases sociales (p. 68). En primer lugar, me parece pobre fundar
la diversidad solo en ese criterio social, lo mas lejano al modelo trinitario
en el que las tres divinas Personas son iguales; en segundo lugar, lo que
acentda de ellos en este capitulo primero es la diversidad, no la igualdad.
El argumento parece un a priori, no sustentado en datos textuales. El ex-
positor va més lejos afirmando que, al admitir en su comunidad monjes de
distintos estratos sociales, san Agustin quiso hacer una revolucion social
en la época (pp. 95; 163). Dudo que ese haya sido la intencién del santo,
habida cuenta de que él no pretendia otra cosa que traspasar a su comunidad
monastica el modelo de la comunidad primitiva de Jerusalén en la que ya
habia pudientes que ponian sus bienes a disposicion de los apostoles (Hc
4,34-35% 5,1ss) y pobres que tenian que ser alimentados por las colectas
organizadas por san Pablo (cf. 1 Cor 16,1ss).

Capitulo segundo

El titulo asignado es «De la Oracion», a la que el autor de la Regla
sefiala normas y directrices. El expositor destaca que es el mds corto
—sin aducir ninguna explicacién, aunque fuera solo probable—, pero no
el menos rico —pues posee una serie de elementos esenciales para la vida
dentro del monasterio y encierra algunos misterios que se propone reve-
lar— (p. 105.97).

Lo indicado sobre el oratorio, le permite deducir con légica la exis-
tencia de dependencias para otras actividades, pero no las suficientes. En
cuanto a la oracion, sefiala que se hace en el Cuerpo de Cristo que es la
Iglesia (p. 98) y supone que se aplicaba la interpretacion prosopolégica
de los salmos (p. 99) —ambos datos sin apoyo en el texto de la Regla—.

El autor de la exposicidn sostiene que en el monasterio se alababa a
Dios con el canto y la recitacion de los salmos, apoydndose —creemos que
indebidamente — enla ep. 29,n0 ambientada en el «oratorio» del monaste-
rio, sino en la iglesia local, pues no cabe pensar que el obispo hubiera ido a
celebrar el culto al oratorio monadstico (ep.29,9-11). Supone que en el mo-



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 537

nasterio usarian algunos de los himnos litirgicos ambrosianos, algo que
consideramos poco probable, por no ser biblicos. Segin L. V., el santo no
parece conocer un empleo litdrgico de los himnos de Ambrosio u otros au-
tores ortodoxos, aunque tampoco lo condena (Prier Dieu par des Psaumes
et des «hymnes», en Nouvelle Approche de la Régle de saint Augustin.
T. II. Chemin vers la vie heureuse, Louvain 1988, p. 322). La referencia
al canto del himno Deus creator omnium por santa Ménica en Casicia-
co (beata u. 35) (p. 100) no sirve por ser previa a la existencia del monas-
terio agustiniano y porque es probable que ella lo aprendiera en Mildan
en los dias de reclusion en una iglesia extra muros de la ciudad para apo-
yar al obispo en su enfrentamiento con la reina filoarriana Justina (Conf.
9,7,15).

Atencion especial recibe el tltimo pardgrafo del capitulo: «Y no can-
téis sino lo que ha de ser cantado; pero lo que no estd escrito para ser
cantado, no se cante». El expositor presenta criticamente otras explicacio-
nes y se alinea con L.V.: el autor de la Regla prescribe que los salmos se
canten seguin un texto enmendado y mejorado por él mismo (pp. 102-103).
Pero la explicaciéon aducida no nos convence. Dejamos de lado que el di-
verso tenor textual de un mismo versiculo de un salmo en dos contextos
diferentes puede interpretarse no en el sentido de que san Agustin utili-
zaba dos traducciones diferentes, sino en el de que las diversas Iglesias en
que predico sobre el mismo salmo usaban textos distintos, y que no proce-
de explicar con datos del afio 422 (Exp. Sal. 118) el actuar de san Agustin
en su época de presbitero. Lo cierto es que la tesis propuesta, explicaria
solo lo referente a los salmos, y no lo referente a los himnos, dos tipos de
textos cantables, que el paragrafo anterior (I1,3) presenta unidos, sin que
se aduzca razén alguna para separarlos; ademads, al tratarse de himnos bi-
blicos, esa supuesta nueva traduccidon/revision, deberia incluirlos también
a ellos, diseminados por toda la Escritura; por ultimo, se supone que esa
nueva version/adaptacion fue preparada para el monasterio (p. 179), pero
en este caso, dado que los monjes participaban también en el culto de
la comunidad eclesial, ;cOmo se armonizarian los dos textos si el pueblo
seguia cantando el texto viejo y los monjes el supuesto texto nuevo? ;O
es que en el monasterio los monjes se servian de un texto propio y en la
iglesia del texto «viejo»? ;O era esta solo una praxis provisional a la espera de
«algtn dia poder implantar dicha reforma en la liturgia con el pueblo fiel
de Hipona»? (p. 105).



538 PIO DE LUIS VIZCAINO

Por ello, nos sigue pareciendo mucho mads aceptable la propuesta de
A. de Vogiié, que halla apoyo claro en la Regula Pauli et Stephani. Par-
tiendo de que la Escritura contiene textos escritos para ser cantados y
otros no para ser cantados, la Regla prescribe que los monjes se atengan
a esa realidad: cantar solo los primeros y no los segundos, explicacién que
elimina las dificultades que acompafian a la tesis del expositor. Las obje-
ciones de que se sirve para refutar la propuesta de de Vogiié —contexto,
lugar y época diferentes de los distintos textos— no nos parecen validas
ante la autoridad incontestable de san Agustin, incluso en el &mbito mo-
ndstico, en todo el occidente, que nunca decayo en los primeros siglos tras
su muerte.

Capitulo tercero

El titulo asignado al capitulo «De la frugalidad y mortificacién» no
abarca debidamente su contenido. Ademds de omitir la referencia a la
salud, esencial en todo él —como aparece claro en la exposiciéon misma—,
restringe la mortificacion, reduciéndola al &mbito de la comida y bebida,
al hablar solo de frugalidad y olvidando lo referente a la ropa y al descan-
so. De hecho, en la exposicion la «frugalidad» se convierte justamente en
«austeridad» (p. 120).

El expositor enmarca su contenido en la antropologia agustiniana de
la que sefiala tinicamente su relacion con el pecado original (p. 108) sin
apenas especificar més, esto es, sin concretar las consecuencias del mismo
en la temética del capitulo.

El texto no suscita cuestiones de mayor calado y su exposicién no
suscita ninguna extrafieza significativa. No obstante, induce a hacer algu-
nas observaciones. El expositor sostiene que los monjes «ayunaban practi-
camente todo el afio, excepcién hecha de los domingos, las solemnidades,
el tiempo Pascual y el de Navidad» (p.112), por lo que «practicamente
durante todo el afio habia solo un momento de refeccién en el comedor
monéstico y era a la hora de nona» —la comida o coena— (p.114). Pero
si la realidad fuera esa careceria de sentido la exhortacién que el obispo
hace a los monjes en cuaresma a aumentar sus ayunos en esos dias (s.
205,2); si podian aumentar los dias de ayuno, es porque el calendario se
lo permitia. Llama asimismo la atencion la referencia repetida a la edad



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 539

considerable de algunos monjes, como motivo para dispensar del ayuno
(pp- 111;118; 121; 176), algo sobre lo que calla de forma absoluta la Regla
que sefiala como justificacién unicamente el anterior régimen de vida. La
exhortacion a escuchar la lectura sin alboroto ni discusiones se explica por
la costumbre de interrumpir al lector cuando algo no se habia entendido
0 no se estaba de acuerdo con ello, aduciendo ejemplos que, a nuestro
parecer, no son aplicables a la situacién concreta del comedor monastico
(pp- 115-116); en todo caso, ;a quién preguntaban los que provocaban el
alboroto y suscitaban las discusiones? Por ello, surge la pregunta de si el
alboroto y las discusiones no hallan explicacién en el texto mismo y guar-
dan relacién con lo afirmado inmediatamente después de que algunos se
sentian molestos y hasta le parecia injusto el trato especial en la dieta que
recibian algunos.

Sorprende la interpretacion cristoldgica del hecho de que los ricos
han descendido a un nivel de vida inferior al entrar en el monasterio, ha-
ciendo de ellos nuevos «samaritanos» como Jesuds y sacando como con-
clusién que la vida monéstica tiene una finalidad cristoldgica y espiritual
fundamental: la identificacion con Cristo. Esta interpretacion tiene el in-
conveniente de ser solo aplicable a los monjes de clase social alta y no
a la vida monaéstica en cuanto tal. El expositor advierte la incoherencia
y presenta también un similar «descenso» de los monjes de procedencia
humilde: un «descenso» no social, sino interior: el que va de la soberbia
a la humildad (p. 123). Solo que aqui no hay imitacién de Cristo pues
su descenso no partié de ninguna soberbia. Por otra parte, este «descen-
so interior» ;deben practicarlo solo los pobres? En realidad se trata de una
trampilla que no resuelve el problema y permite deducir que la soluciéon
no es acertada.

La conclusion del capitulo es interpretada en clave de pobreza y de
compartir bienes, pues en las comunidades agustinianas «la pobreza no es
solo un elemento ascético ad intra, sino que implica también poder com-
partir ad extra con los necesitados» (p. 126). Nada tenemos que oponer a
la afirmacidn, salvo que no es su lugar. El problema aqui no lo constituyen
los bienes materiales en si mismos, sino el monje que no quiere despren-
derse de determinadas comodidades que le otorgé una enfermedad ya
superada.

Por 1ultimo, a propdsito de la afirmacion tomada de Séneca, segtin la
cual es mejor necesitar menos que tener mucho» —el texto de la Regla



540 PIO DE LUIS VIZCAINO

dice «tener més», que no es lo mismo—, el expositor trae oportunamente
a colacion la tesis agustiniana del «oro de los egipcios», es decir, la legiti-
midad para apropiarse la parte de verdad que atesoran los paganos.

Capitulo cuarto

Este capitulo es especial para el expositor y para nosotros. Para ¢l
porque —a su parecer — san Agustin lo escribié de prisa, de un modo de-
masiado precipitado, sin tiempo para revisarlo y corregirlo (p. 130), razén
por la que resulta dificil seguirlo y requiere ser leido varias veces para
entenderlo, juicio cuyo fundamento examinaremos mas adelante. Para no-
sotros, porque es el capitulo de la Regla cuya exposicion nos deja més insatis-
fechos y con la que nuestro desacuerdo es mayor.

El desacuerdo comienza ya en el epigrafe que lo preside: «De la
guarda de la castidad y de la correccion fraterna», El expositor destaca
especialmente esta ultima (p. 129), opinando que el capitulo estd formal-
mente dedicado a ella (p.154) y considerandola una herramienta comuni-
taria (pp. 129;141;142;157). Nada tenemos que oponer a su primera parte
—«la guarda de la castidad»—, pues consideramos que trata de ella; mas
aun, que es su tnico tema. Primero porque, del segundo al séptimo, todos
los capitulos son monotemadticos. Luego porque, dejando de lado por aho-
ra que el santo asigna la «correccion» (corripere/correptio) tinicamente al
prior y que a los demas hermanos asigna solo hacer la oportuna «adver-
tencia» (admonere), juzgamos que el capitulo no versa sobre la «adverten-
cia/correccion», aunque es obvio que habla abundantemente de ellas, solo
que especificamente en relacion con la castidad.

El desacuerdo sigue en relacion con las faltas del monje que han de
ser objeto de esa «advertencia/correccidon»; segtin el expositor, se trata de
todas las faltas y conducta inadecuadas que pueda cometer el monje (pp.
143; 157); de «todos los defectos y faltas contra la disciplina monéstica»
(p- 129), de cualesquiera otros vicios (p. 141); de todo tipo de faltas, aun-
que «ejemplarizadas en la faltas contra la castidad» (p. 157). A nuestro
parecer, el autor de la Regla solo piensa en pecados relacionados con la
castidad. Mas adelante aduciremos las razones.

El expositor enmarca también el contenido de este capitulo en la an-
tropologia agustiniana de la que sefala su relacién con el pecado original



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 541

sin especificar més, esto es, sin concretar las consecuencias del mismo en
la temaética del capitulo.

A propdsito de IV,2 que habla de las salidas del monasterio le extra-
fia que el texto de la Regla prescriba que los monjes deben ir juntos, sin
indicar cuantos. Pero tal extrafieza sobra aqui, si —como pensamos— el
santo se refiere a la salida de todos juntos, por ejemplo a la iglesia, de la
que hablara luego (IV, 6).

A propésito del comentario al hecho de ver mujeres y del fijar la mi-
rada en ellas, sorprende que trate como vanidad del monje el querer pre-
sentarse como objeto de deseo para la mujer y el querer provocarla» (p.
135). Por el contexto global del capitulo hay que pensar que san Agustin
no pretende sefialar vanidad alguna, sino la lujuria sin més. Mds adelante
(p-137), siempre a propésito de IV,4, vuelve a considerar el mirar a la mu-
jer como manifestacion de concupiscencia de los ojos —vana curiositas
(pp- 129; 131)— cuando lo que manifiesta es inequivocamente la concu-
piscencia de la carne. El expositor no ha tenido en cuenta que una y otra
concupiscencia no se distinguen por los sentidos a través de los cuales se
manifiestan, sino por el objeto deseado indebidamente: un conocimiento
indebido en la primera y un placer indebido en la segunda, sin que impor-
te el sentido por el que accede a él. Todavia mas adelante (p. 139), pero a
proposito de IV,5, el expositor parece caer en el mismo error al advertir
en el monje la presencia de las tres concupiscencias de 1 Jn 2,16 —«tres
vicios que quedan patentes en su accion inmoral» (p. 138)—: la compla-
cencia del monje en mirar y ser mirado por una mujer —manifestacion a
la vez de la curiosidad de los ojos y de la concupiscencia de la carne— y la
ambicién mundana —presentada ahora como soberbia, para que cuadre
con el texto judnico—, consistente en creer que puede engafiar a Dios
haciendo algo que €l no va a ver. Solo que, a nuestro parecer, ni el mirar
a la mujer se puede considerar aqui propiamente como manifestacion de
la concupiscencia de los ojos, ni el supuesto pretender engafiar a Dios
como manifestacion de ambicién mundana. El expositor —como ya antes
(p- 137)— llama a la tercera concupiscencia «soberbia de la vida», no ad-
virtiendo que san Agustin siempre habla de ella como «ambicién munda-
na», salvo al final de su vida en la Réplica a Juliano, donde la menciona
como superbia vitae solo por atenerse al modo de hablar de su adversa-
rio —sicut ipse posuit (c. Iul. imp. 4,18)—. En la pagina siguiente insistird
todavia en que el monje sigue dominado por los tres vitia (p. 140) en la



542 PIO DE LUIS VIZCAINO

circunstancia concreta de que trata el capitulo.

(Tenia el monasterio destinatario de la Regla una iglesia en el que se reu-
nian los monjes con el pueblo fiel para la liturgia? Tal es el parecer del autor del
estudio al exponer la recomendacion de san Agustin referente a la guarda de la
santidad donde haya mujeres (IV,6), pero sin aportar prueba alguna. Personal-
mente consideramos que es un anacronismo hacer del oratorio privado
del monasterio (II,2) una iglesia para el culto publico, habida cuenta de
que san Agustin lo presenta solo como lugar de oracién privada del monje
cuando disponga de tiempo para ello (I1,2) y, sobre todo, que los monjes
asistian al culto en la Basilica de la Paz de la ciudad, siendo uno de los
destinos de las salidas del grupo de que ha hablado antes (IV,2), distinta
de las salidas en grupos menores reguladas en el capitulo siguiente (V,6).

En los cuatro ultimos paragrafos, el expositor parece haberse perdi-
do. Con redaccion un tanto farragosa, escribe: «en el caso concreto de la
correccion fraterna no hay un relato lineal donde se puede ver un proceso
de edicién o revisidn, sino mds bien una cierta prisa por redactar un docu-
mento de uso doméstico y préactico que puede ser leido varias veces para
poder llegar a entenderlo, a pesar de la alteracién del orden 16gico de la
exposicion» (pp.215-216). No obstante esas repetidas lecturas nos parece
que no lo ha entendido. El primer error, segin nuestro parecer, estd en
ampliar el procedimiento que propone la Regla a todo tipo de faltas, a
pesar de que el texto sigue refiriéndose exclusivamente a las miradas libi-
dinosas (IV,10). Un segundo error consiste en juzgar que el santo presenta
un Unico protocolo de actuacién en ambos paragrafos, cuando en realidad
ofrece dos: uno evangélico —fiel a Mt 18,15-17— en IV,8, con tres etapas:
advertencia en privado del testigo de la falta, presentacion de testigos y
delacion a la comunidad, seguida de sancidn, al que sigue un segundo que
adapta ese protocolo general a la realidad monéstica en IV,9, que consiste
en afiadir una etapa maés: la informacién al prior, previa a la presenta-
cién de otros testigos. Las etapas de este segundo protocolo serian, pues,
estas: advertencia en privado del testigo de la falta, informacién de este
al prior, presentacién de los otros testigos y delacién ante la comunidad,
seguida de sancién propuesta por el prior o por el presbitero. No tiene
sentido, pues, atribuir la admonitio de IV,9 al prior, pues la ha hecho el
testigo inicial, que, viendo que el culpable no le hizo caso, inform¢ de la
falta del monje al prior. No parece correcto traducir el verbo convinco por
convencer —el trasgresor no necesita ser convencido de su transgresion,



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 543

pero si quedar convicto de ella, si la niega—; a nuestro parecer, tampo-
co es correcto afirmar que el prior ha de llamar a los testigos sin que lo
sepa el acusado (nescienti), porque no lo permite la gramatica y porque
el «ignorante» es precisamente el prior que no sabe quién dice la verdad,
si el acusador o el acusado que niega la acusacién. En IV,9 aparecen por
primera vez del prior y el presbitero juntos. De ellos nos ocuparemos a
proposito del capitulo séptimo.

La exposicion de IV,10 comienza con estas palabras: «Este punto de
la Regla extiende la correccion fraterna a todos los demas vicios o peca-
dos que puedan cometer los monjes» (p. 152), idea que el expositor ha
repetido varias veces en las paginas anteriores, como ya sefialamos. El lec-
tor ya sabe que es uno de los puntos en que discrepamos del expositor. A
nuestro parecer, el autor de la Regla sigue refiriéndose exclusivamente a
los pecados contra la castidad y el expositor ha interpretado erréneamen-
te el texto en el que se lee: «y lo que he dicho de no fijar la mirada, obsér-
vese con diligencia al observar, prohibir... los restantes (ceteris) pecados
...». Tres razones avalan lo afirmado. La primera que el santo no se sirve
del indefinido reliquis —el resto de un todo cualquiera—, sino de ceteris
—el resto en un determinado conjunto en contraposicién con otros ele-
mentos del mismo ya considerados, en este caso los pecados relacionados
con la mirada—. La segunda, que el tema de la castidad sigue presente en
el caso contemplado en IV,11, aunque solo en la circunstancia contempla-
da en el texto. La tercera, que en lo que precede no se sefiala ningiin otro
pecado que no sea contra la castidad, y en cambio si se mencionan otros
comportamientos indebidos, distintos de la mirada, opuestos a esa virtud:
en IV4 se lee que el apetito desordenado lo excitan el tacto, el afecto (y
las palabras), ademas de la mirada. A partir de ese momento, por las razo-
nes que aduce alli mismo —«y no digdis que tenéis el alma casta, si tenéis
deshonestos los ojos...»—, el santo se centrd solo en la mirada. Llegado
a IV,10, decide extender también a los pecados previamente aparcados
el protocolo de actuacion propuesto, con sus dos momentos: la amones-
tacion inicial que busca la correccién del culpable —cuando se descubre
(inveniendis) y se censura (prohibendis)—,y, si esta no se produce de in-
mediato, la actuacion posterior (delatar, dejar convicto y sancionar). El
objetivo del santo parece ser instituir una especie de estado de derecho
que salvaguarde, hasta donde el acusado quiera, su honor, evitando que
su falta llegue al conocimiento de los demads. No entender 1V,10 asi con-



544 PIO DE LUIS VIZCAINO

vertiria el monasterio en un estado policial, en el que todos se mostrarian
como inquisidores implacables de los demas.

De hecho, el expositor no parece haber entendido correctamente
IV,11, comenzando por su lugar en la estructura del capitulo. Vale como
prueba de ello su opinién de que la tltima afirmacién de 1V,10 —«con
amor a los hombres y odio a los vicios»— «podia haber sido una perfecta
conclusion para el capitulo, muy al estilo clasico y agustiniano» (p. 153).
Tal afirmacién deja entender que no ha reparado en que IV,11 viene en
cierto modo reclamado por IV,7 por la correlacién existente entre «el mal
ya comenzadoy (IV,7) y el mal que «ya ha avanzado» (IV,11). Ademads, al
no haberse percatado de que en IV,11 el autor de la Regla contempla la
aplicacion precisa del protocolo previamente descrito, le resulta extrafio
e ilégico cuanto afirma, hasta el punto de aseverar que «estas palabras de
san Agustin parecen estar en contradiccion con lo que se contempla des-
pués» (p. 156). La diferencia estd en que en IV, 8-9 el santo contemplaba
solo el caso de que el acusado rechazara la acusacion, con la consecuencia
de que se abria el proceso sancionador, mientras que en I'V,11 contempla
primero la posibilidad de que el acusado confiese abiertamente su culpa,
lo que significaria que el caso quedaba cerrado, sin necesidad de sancién
alguna, con la sola recomendacion de orar por él, y, en un segundo mo-
mento, también la posibilidad de que rehtuse reconocerla —en concreto,
que sea sorprendido cometiendo la falta y, aunque la niegue, quede con-
victo de haberla cometido—, circunstancia en que se seguirdn los pasos
procesales y al final recibird la sanciéon oportuna, ahora més grave (gra-
vius) porque ha ido més alld de la simple mirada. El expositor, en cam-
bio, interpreta el reconocimiento espontdaneo de la falta como ejercicio de
puro cinismo ante la comunidad (pp. 130; 156) y se sorprende de que se
vaya de rositas, e incluso con el premio de que se ha de orar por él. Y como
le parece extrafio que a ese supuesto cinismo no se le asigne sancién al-
guna, imagina que también la recibi6: «Asi, pues, ambos deben recibir un
castigo y por ambos es preciso orar» (p. 157). El doble castigo lo deduce
del comparativo gravius, cuyo término de comparacion entiende que seria
el supuesto castigo —pues de él nada dice el texto agustiniano— mere-
cido por el que confesé espontdneamente su culpa, cuando lo légico es
pensar en el merecido por quien peco solo con la mirada.

Pero hay mas. El expositor da por hecho que la recepcién de cartas o
regalillos es, sin més, prueba de una relacién afectuosa inaceptable entre



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 545

un monje y una mujer. Error que podia haber evitado si, en linea con el
método seguido en todo el libro de presentar paralelos en la obra agus-
tiniana a lo prescrito en la Regla, hubiese sefialado que san Agustin tam-
bién recibia cartas y regalos de mujeres. Por otra parte, parece no haber
advertido el valor enfatico que al respecto tiene en el texto la expresion
adverbial «a escondidas» (occulte) —que solo al final toma en considera-
ciébn—, en cuanto indicadora de la circunstancia que permite sospechar
que tal relacién no es moralmente limpia. En el caso de no darse esa cir-
cunstancia, el santo no tendria nada que objetar a recibir cartas y regalos,
que él mismo recibia (ep. 263,1.4).

Llama igualmente la atencién que considere probable que la mujer
con la que supone que el monje habia entablado una relacién afectiva
—de la que serfa prueba tnica el envio y recepcion de cartas y regalitos —
era una mujer del pueblo, carente de formacién y que «probablemente no
sabia leer» —«seguramente no perteneceria a las clases mas elevadas» (p.
155)—, por lo que tenia que acudir a otra persona para que le escribiera
y leyera las cartas, extendiendo asi el radio del escandalo provocado por
su relacidn afectiva. Mas ;por qué las remitentes de las cartas y regalos
tenian que ser mujeres de clase social baja, y no mujeres de clase alta
que supieran leer y escribir? (pp. 154; 155). El expositor ha olvidado su
insistencia en que en el monasterio habia monjes de las mas altas clases
sociales (cf. pp. 84; 85; 90; 91; 93; 107; 118; 122; 123; 128; 155, etc.) con los
que bien podian mantener correspondencia mujeres de su misma catego-
ria social. La interpretacion mds verdadera suele ser la mas facil. Non sunt
multiplicanda entia praeter necessitatem.

Capitulo quinto

El titulo que presenta «Del uso de las cosas necesarias y de su diligen-
te cuidado» es restrictivo al pasar por alto la administracién de los bienes.

El capitulo es entendido como la aplicacién préctica del principio
esencial de la comunidad de que todo debe ser comtn (p. 181), tomando
en consideracion una serie de circunstancias concretas de la vida cotidia-
na de los monjes (p. 159).

Importante consideramos que, tanto en la traduccién como en la ex-
posicién, se haya omitido el adverbio etiam de V,3 por su valor enfatico:



546 PIO DE LUIS VIZCAINO

«incluso si se trata de sus padres o allegados». Por otra parte, la traduc-
cién dada del cap. 22 de la Vida de Agustin escrita por san Posidio no es
correcta, pues el posesivo sua se refiere a vida, no a mesa, esto es: «Quien
gusta roer con sus dichos la vida de los ausentes, sepa que la suya (su vida)
es indigna de esta mesa» (p.164). Se afirma que el debate de san Agustin
con Fortunato tuvo lugar en las termas de Sosius en Cartago, en vez de
en Hipona (p. 170), pero se trata sin duda de un descuido, pues en nota
ofrece el dato correcto.

Entre las afirmaciones que nos han sorprendido, la primera es la de
que los «hdbitos» eran distribuidos al azar entre los hermanos (p. 163),
pues, dejando de lado que el texto no lo afirma, parece muy poco proba-
ble, porque supondria que todos los monjes estaban cortados por el mis-
mo patrdn de altura, gordura o delgadez (cf. 1,3). También nos ha sorpren-
dido la suposicion de que entre las cosas que los padres podian llevar a sus
hijos en el monasterio se contaban pafios para confeccionar ropa interior
o la de que el color de los «hébitos» era el natural de la tela por motivos
econdmicos (p. 168), el juzgar curioso que san Agustin sefiale la fiebre
como signo de enfermedad (p. 176), la aseveracién sin duda prescindible
de que los enfermos estdn en una situaciéon mas grave que los débiles (p.
176) y la informacién, ahora obvia, de que en las obras agustinianas «nos
encontramos con monjes que saben leer y escribir». Esto tltimo, después
de haber sefialado, inmediatamente antes, con toda razén que la lectura
era necesaria para el rezo y el canto de los salmos «en la —hipotética, pen-
samos nosotros— version nueva que san Agustin habia preparado para el
monasterio» (pp. 179; 180).

Capitulo sexto

El titulo asignado «De la pronta demanda del perdén y el generoso
olvido de las ofensas» es correcto en cuanto que incluye las dos actitudes
exigidas al monje ante una ofensa hecha o padecida —pedir perdén y
perdonar —, pero ilégico, pues carece de sentido mencionar aqui el «olvi-
do» de la ofensa recibida porque olvidar no depende de la voluntad del
hombre. De hecho, con frecuencia olvidamos lo que no queremos y no
olvidamos lo que queremos olvidar y, por otra parte, si hay olvido no tiene
cabida el perdén que se exige al monje.



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 547

El expositor excede de nuevo indebidamente lo que afirma la Regla,
al considerar que el santo contempla «otras muchas (faltas)» (p. 186), ade-
mads de las tres explicitamente mencionadas —afrentas, insultos, o echar
en cara alguna culpa—, que tienen en comun el haber sido causadas por
la lengua (emissa ... ex ore vestro) y para las que presenta el remedio es-
pecifico.

Sorprendentemente considera «un interesante paréntesis» que intro-
duce «una breve reflexion sobre la oracion» un texto de VI,2 —«Y esto
por vuestras oraciones...»— que resulta necesario en la légica del discur-
s0, en cuanto que sirve para justificar la necesidad del perdén que acaba
de demandar (p. 186). Ademads, al afirmar que «una oracién que se hace
con maés frecuencia se hace mas perfecta y correcta» (p. 186), como mini-
mo se aparta del texto que no constata un hecho, sino que manifiesta un
deber (habere debetis).

Mas en general, mientras el texto agustiniano pone mayor énfasis
en la exigencia de pedir perdon que en la de perdonar, el expositor hace
justamente lo contrario —«lo mismo el monje que no quiere perdonar de
corazon, o que nunca quiere perdonar...», escribe €l (p. 188), mientras el
santo habla de quien «no quiere pedir perdon o no lo pide de corazén»—.
De hecho, el hermano que se libra de la expulsion, a pesar de que su
«permanencia en la comunidad no tiene sentido», no es uno que rehisa
perdonar, sino uno que se niega a pedir perdén. Ademas, la explica-
cién dada de este proceder —«la comunidad es también una escuela de
reconciliacion, y es preciso tener paciencia con ellos» (p.187)—, no sirve,
habida cuenta de la expulsion exigida en IV,9, a pesar de que se trata de
la misma comunidad. ;O es que en este otro caso deja de ser escuela de
reconciliacion? Tampoco parece que sea aplicable al caso de ese monje
recalcitrante la comparacion con el de Adan y Eva en el paraiso, pues aqui
no se habla de «dejarlo marchar de la comunidad». Tampoco es correcta la
conclusién de que ese monje «no puede decir, como san Agustin, pondus
meum, amor meus» (p.188), pues, aunque refiriéndose a otro amor distin-
to de aquel en que pensaba el autor de las Confesiones, nada le impide
decirlo.



548 PIO DE LUIS VIZCAINO
Capitulo séptimo

El titulo asignado —«Ceriterios de gobierno y obediencia» — recoge
el niucleo de lo contenido en el capitulo, en relacién con el gobierno de la
comunidad.

Es obligado comenzar diciendo que la presentacion que hace el ex-
positor del gobierno de la comunidad estd viciada en origen por no haber
tenido en cuenta la distincion clara entre los conceptos latinos de potestas
y de auctoritas —presentes ambos en el capitulo—, de la que no hace
mencién. El primer concepto se ubica en el &mbito juridico y el segundo
en el &mbito moral del rango, de la categoria y del prestigio, De la potestas
es sujeto posesor solo el prior (qui vobis praeest) — potestate dominantem
(VIL,3)— y de la auctoritas, los encargados de «menores» (regendi aucto-
ritas) (V1,3), el prior —se deduce del comparativo (maior) en el mismo
capitulo— y el presbitero —posesor de la maior auctoritas (VIL,2). Tras
la potestas del prior y la maior auctoritas del presbitero procede ver la
doble condicién de los monjes: miembros del monasterio y miembros de
la Iglesia. La autoridad de que goza el presbitero remite a su categoria su-
perior, dado que la condicién de cristiano del que mora en el monasterio
tiene rango superior a la de monje. Por tanto, al indicar que el presbitero
tiene una maior auctoritas —«autoridad»— no se afirma que posea mas
poder juridico que el prior en orden a mantener la disciplina en el monas-
terio, sino que su competencia se refiere al ambito superior de la fe y de
la gracia. La situacion descrita se puede comparar con la de una comuni-
dad religiosa actual que goza de exencion: en ella es el prior quien tiene
el poder (potestas) para gobernar la comunidad conforme a las normas
que ella se ha dado, mientras que el obispo tiene sin duda mayor rango
(auctoritas), pero no poder (potestas) para intervenir en el gobierno de la
comunidad, aunque el prior —laico— tenga que recurrir a él en asuntos
que le superan, como son los relativos a la vida de la gracia.

Probablemente el expositor se ha dejado llevar por el hecho de que
la lengua espanola usa el término autoridad para designar a quien tiene
el poder juridico y de ordinario no distingue los conceptos —acepciones
primera y tercera del término, segtin el Diccionario de la Real Academia
de la Lengua Espafiola—. En lo que sigue, el poder juridico (potestas) 1o
designaremos con autoridad —sin comillas— y el rango, la categoria (auc-
toritas) con «autoridad» —con comillas—.



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 549

A nuestro parecer, no distinguir ambos conceptos ha impedido al ex-
positor integrar debidamente los datos del capitulo de la Regla. De ese
error proviene el hablar en plural, refiriéndose a quienes tienen autoridad
dentro de la comunidad (pp. 193; 194), a pesar de que, segiin la Regla,
solo la posee uno (qui vobis praeest) —el prior—, suponiendo errénea-
mente que la tiene también el presbitero (p. 193), a pesar de que de este
solo afirma que tiene «mayor ‘autoridad’». Al admitir la existencia de dos
autoridades, el expositor ha tenido que decidir cudl de ellas es superior a
la otra, sosteniendo indebidamente que la autoridad del presbitero —de
la cual, no habla el texto— es mayor que la del prior, como ya aparece
—se afirma— en otros capitulos de la Regla (IV) (pp. 196; 193). Segtin el
expositor, pues, el presbitero posee la autoridad méxima en el monasterio,
por encima de la del prior (pp. 147; 193; 195), por lo que debe cuidar de
todos los miembros de la comunidad —algo que debe hacer el prior, salvo
en el dmbito superior de la gracia—. Pero —cosa extrafa— a pesar de
esa su condicidn, el presbitero «estd colocado junto al prior al frente de la
comunidad para serle de ayuda en el gobierno» (pp. 35; 55; 130; 147; 157,
195;204) —jel superior, puesto para ayudar a su inferior! A la mayor au-
toridad del presbitero asigna el guardar la disciplina y enmendar las faltas
y eventuales desérdenes (p. 195), algo que el texto declara explicitamente
que es competencia del prior (VII,2.3). Hay que tener en cuenta, ademas,
que, en el capitulo séptimo, el autor de la Regla no ordena nada al presbi-
tero, limitandose a hacer dos constataciones: que tiene la cura de todos los
monjes y que posee la maior auctoritas. El expositor insiste en que el pres-
bitero es una figura que tiene mads autoridad que el prior, como si el texto
le atribuyese alguna, pues solo le asigna «autoridad» de la que goza tam-
bién el prior y quien estd al frente de «menores» —la «autoridad» para
gobernar (VI,3)—, aunque menor en ambos casos. A pesar de reconocer
al presbitero mas autoridad que al prior, sostiene que este es /a autori-
dad dentro de la comunidad, aunque se afiada que la gobierna acompaifia-
do por aquel (pp. 83; 199-200; 204). Tanto el presbitero como el prior,
ejercen sus respectivas funciones al imponer las penas al monje transgre-
sor, como se seflala en IV, 9y 11. En el aspecto sancionador, parece l6gico
asumir que el prior sanciona el quebrantamiento de la disciplina mon4s-
tica, y el presbitero el quebrantamiento de la moral cristiana, si fuera el
caso, respondiendo a la doble condiciéon del monje que el expositor no
contempla.



550 PIO DE LUIS VIZCAINO

Sorprende la afirmacién de que el prior no disfruta de ningiin honor
(p. 205) a pesar de lo afirmado en VII,1 —honore servato— y en VII,3
—honore coram vobis praelatus sit vobis— .Y, a propésito de esto, no adver-
timos ninguna paradoja en el hecho de que el prior preceda por honor a
los demas monjes y a la vez esté prostrado ante Dios (p. 197). Si Dios le ha
puesto al frente de ellos es 16gico tanto el honor que recibe de ellos como
el humilde servicio —substratus sit— que les presta en obediencia a él.
Ante la prescripcion al prior de que «imponga miedo» (metum impo-
nat) (VIL,3), resulta comprensible cierto reparo a ofrecer una traduccién
literal —«infunda miedo» —. Eso explica que el expositor haya suavizado
la expresion en la forma «infunda respeto» —aunque el respeto que se le
debe ya ha sido expresado previamente incluso en el mismo paragrafo—,
pero cayendo en cierta incoherencia, pues no muestra tal reparo cuando
justamente en la linea siguiente acepta la traduccion «prefiera ser amado
por vosotros a ser temido». ;Qué diferencia hay entre el miedo en un caso
y el temor en otro? Por otra parte, la dificultad se diluye si se considera
a quién ha de infundir miedo: por el contexto solo puede ser Dios «ante
quien —afiade— debera dar razén de su actuar con los monjes» (VIL,3).
De VII A4, el expositor concluye que la obediencia nace del amor y
de la compasion, afirmacién que se ha convertido en los tltimos aflos en
un tépico en los escritos sobre la obediencia segtin san Agustin. Pero ;es
aceptable tal afirmacion? Nuestra conviccion es que no; que, segtn el te-
nor literal de la Regla, la obediencia surge de la fe, de acuerdo con la afir-
macion inicial de que hay que obedecer al prior «para no ofender a Dios
en él». Aceptar la estrecha vinculacién entre el prior y Dios reclama vin-
cular la obediencia a la fe: se obedece al prior porque se le cree represen-
tante de Dios. Y solo en un segundo momento llega la exigencia del amor
y de la compasion hacia quien Dios ha puesto al frente de la comunidad.
El sintagma inicial tanquam Patri (V11,1) puede ser otra prueba de
que la obediencia surge de la fe, si, en vez de traducirlo «como a un pa-
dre», se traduce «como al Padre», es decir, como a Dios. El expositor ha-
bla de «la nueva familia que se ha conformado en la comunidad» (pp. 91;
92). Pero ante esta afirmacion cabe preguntarse: ;cudl es el fundamento
sobre el que se constituye esa nueva familia? Si es al prior al que hay que
obedecer «como a un padre» (p. 194,1), ;cudl es el fundamento de su pa-
ternidad? ;En virtud de qué es padre de los monjes? ;Cabe una paternidad
temporal como en principio se supone la duracién de la funcién de prior?



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 551

Y mads aun, ;como es también hermano de ellos, seglin se repite en el
texto —«en el monasterio todos se convierten en hermanos» (pp. 91; 94;
194;195)—? (No lo eran ya antes de entrar en ¢é1? ;Cudl es el fundamento de
esa nueva fraternidad? ;Hay alguna nueva filiaciéon divina? Entonces el
Padre seria Dios, no el prior. ;O hay por medio algtn incesto, obviamente
espiritual, por el que el prior es a la vez padre y hermano? Por otra parte,
(no ordena el evangelio no llamar padre a nadie en la tierra més que a
Dios (Mt 23,9)? ;No serd que ese Padre es Dios, pues se le ofende a él si
no se obedece al prior? (VIL,1). ;Cémo es que se trata de una concepcion
horizontal de la obediencia (p. 194), si no practicarla implica ante todo
ofender a Dios? El ejemplo de los ciervos que atraviesan un rio (p. 194) no
parece que sirva como imagen de la autoridad porque su funcién de guia
ni tiene lugar por turnos en el que participan todos por igual, ni es opcidon
individual y personal.

Capitulo octavo

El titulo de este ultimo capitulo —«De la observancia de la Regla» —
recoge bien su contenido. Es el tema de sus dos pardgrafos, aunque desde
aspectos distintos.

Segun el expositor, la Regla debe servir al monje como un espejo
para ver en ella «si la imagen de Cristo se va formando en su corazény.
Mas alla de que esta idea no aparece en el texto, la reflexion la centra en la
Escritura como «primer» espejo, ante el cual el creyente y el monje se de-
ben confrontar todos los dias con su personal realidad. Luego indica que
la Regla funciona como un «segundo» espejo, «donde se recuerdan algu-
nas palabras de la Escritura, y a la luz de la misma, se hace una reflexion
sobre la vida en comunidad». Pero, si hemos entendido bien, porque falta
claridad, propiamente la Regla no seria un espejo porque funciona como
tal solo en cuanto que contiene palabras de la Escritura. Es idea que pa-
rece confirmar poco después cuando afirma que «la alusién al espejo... es
ante todo una referencia a las Escrituras, que son el espejo en el que se
contempla el monje» (pp.214-215). Considerada como una interpretacion
de la Escritura, leer la Regla equivale a leer la Escritura (p. 216). Segtn
ello, propiamente no cabe hablar de un «primer» y de un «segundo» es-
pejo, pues solo hay uno: la Escritura. Juzgamos que este planteamiento



552 PIO DE LUIS VIZCAINO

cambia el sentido del texto de la Regla, pues el espejo mencionado en ella
hay que entenderlo como referencia directa a la Regla en si misma. En é1
se puede mirar el monje, pero en cuanto monje, igual que en la Escritura
se puede ver el cristiano en cuanto cristiano.

Para concluir, nos sorprende la afirmacién —carente de una correcta
correlacion de los tiempos verbales— de que «antes de ser llamado, el
monje estaba fuera de la casa de Dios, ahora se encontraba en ella y tiene
el privilegio de alabarlo» (p.216). ;Qué entiende el expositor por «casa de
Dios»? Del texto se deduce que el monasterio. Pero entonces, ;no es casa
de Dios la Iglesia? ;Alabar a Dios es un privilegio exclusivo del monje?

Conclusion

Con su libro, E. Eguiarte ha hecho un buen servicio al publico de
lengua espanola, al ofrecerle en un solo volumen, una presentacion, bien
documentada, de los numerosos problemas criticos que atafien a la Regla
de san Agustin, y una exposiciéon completa y amplia de ella, junto con la
traduccion espafiola de los tres textos mads significativos de la tradicion
manuscrita: el Reglamento del monasterio (Ordo monasterii), la version
femenina de la Regla (Regularis informatio) y la Regla misma (Praecep-
tum) y, en el caso de esta dltima, también el texto latino.

Por lo que se refiere a la exposicién en cuanto tal, al término de su
lectura echamos de menos una presentacion global de lo que piensa ha-
ber aportado a la comprensién del texto agustiniano. Por nuestra parte,
en su momento sefialamos aspectos de ella puestos de relieve. En cuanto
a la doctrina especificamente monastica valoramos la apreciacion de que
«lo esencial en la vida monéstica agustiniana es la comunién en la co-
munidad» (pp. 81; 165) y echamos de menos un mayor desarrollo de la
relacion entre la una y la otra. En su conjunto nos ha perecido un estudio
bésicamente tradicional, sin aportaciones novedosas. Su tono general se
caracteriza por una mezcla de ensefianza y de exhortacion, combinando
con frecuencia el lenguaje tradicional mondstico con otro de la espiritua-
lidad posterior.

Como suele acontecer en las obras de invitacion o de encargo (p. 15),
no dudamos que la presente ha exigido al autor un trabajo intenso y rapi-
do, quiza hasta precipitado, sin el tiempo necesario para la maduracién de



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 553

las ideas y la oportuna revision, como el autor supone que sucedio al autor
mismo de la Regla en su capitulo cuarto (p. 215). Fruto de ello seria los
datos o ideas que parecen escritas a vuela pluma, pasando sin la suficiente
reflexion de la mente al papel. Tratdndose de un estudio sobre la Regla
lo correcto hubiera sido, segtin nuestro parecer, distinguir entre lo que es
ensefianza de ella y lo que cabe deducir con légica de otros textos del san-
to, que, sin duda, forma parte de la espiritualidad agustiniana. Fruto tam-
bién de esa urgencia, cabe sefialar, en el aspecto mas formal, la aparicion
de incoherencias, que hemos sefialado; de tautologias —«quien obtenia
la libertad era un liber, alguien que por fin habia adquirido la libertad»
(p. 213)—; de datos cuestionables —«San Agustin estuvo casi todos los
dias de su vida enfermo» (p. 110); o extrafios, como suponer que el santo
se tenia a si mismo como referencia (externa) —«para el obispo de Hipona
no habria nada mas agustiniano que el desinterés individualista...» (p. 146)—;
o innecesarios ya por ser obvios —«los libros eran muy importantes en los
monasterios agustinianos» (p. 180)—, ya por estar fuera de lugar — «Cili-
cia, donde se encuentra Tarso, ciudad de la que Pablo era originario»
(p. 161)—, ya porque bastaba con presentar el nucleo del hecho —en el
relato sobre san Leobino (p. 122)—; de numerosas repeticiones que llevan
a pensar que, si el autor hubiera tenido en cuenta la causa brevitatis, el
numero de paginas del libro se hubiera reducido de forma perceptible.






