
Estudio Agustiniano, Vol. 60 (2025) 261-283
ISSN: 0425–340X; ISSN–e: 2792–260X DOI:  10.53111/ea.v60i2.1265

Adopted by Jesus Christ? 
un texto escolar para niños

gustine understand that the Bridegroom, 
that is, Jesus Christ, have children (cf. Mt 
9:15: the children of the Bridegroom), of 
whom he should consequently be called 

ABSTRACT: Call no one your Father on 
earth, for you have only one Father, the 
Father in heaven (Mt 23:9). Given this 
CATEGORICAL�AFlRMATION��HOW�DOES�3T��!U­

Recibido: 12 marzo 2025  /  Aceptado: 24 junio 2025

¿Adoptados por Jesucristo?
Examen de algunos textos agustinianos

Dr. Pío de Luis Vizcaíno
Estudio Teológico Agustiniano de Valladolid
deluis23@hotmail.com

Resumen: No llaméis a nadie Padre vues
tro en la tierra, porque solo uno es vues-
tro Padre: el del cielo (Mt 23,9). Habida 
CUENTA� DE� ESTA� AlRMACIØN� CATEGØRICA��
¿cómo entiende san Agustín que el Es­
poso, es decir, Jesucristo, tenga hijos  
(cf. Mt 9,15: los hijos del esposo), de los 
que en consecuencia habría que llamarle 
padre? A esta cuestión trata de responder 
la primera parte del estudio, que excluye 
HABLAR� DE� UNA� lLIACIØN� POR� ADOPCIØN� Y�
PROPONE� UNA� lLIACIØN� iNATURALw
ESPIRI­
tual. La segunda parte hace lo mismo con 
dos cuestiones que plantea el uso por el 

santo del concepto de adopción: ¿cómo 
SE�EXPLICA�QUE�EN�VARIOS�TEXTOS�AlRMe que 
Jesucristo adoptó como hijos a siervos 
suyos —lo que le constituiría en padre 
(adoptivo)—, y en otros que los adoptó 
como hermanos —si toda adopción es 
solo de hijos—? La respuesta excluye 
TODA�ADOPCIØN�lLIAL�POR�PARTE�DE�#RISTO�Y�
pone de relieve la importancia otorgada 
a la mediación de Jesucristo en la adop­
ción por Dios Padre.

Palabras clave: !DOPCIØN��lLIACIØN��HERE­
dero, coheredero, fraternidad, mediación.



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO262

I. Introducción 

La adopción es un vínculo jurídico equivalente al producido con los 
hijos biológicos, constituido por una resolución judicial, mediante el cual 
UNA�PERSONA�ACOGE� COMO�HIJO� A�UN�MENOR��%S� RECONOCIDA� COMO�UNA�l­
LIACIØN�ARTIlCIAL�PORQUE�� EN� LA�MAYORÓA�DE� LOS� CASOS��NO�EXISTE�PARENTES­
CO�ENTRE�EL�ADOPTADO�Y�LOS�ADOPTANTES��#ADA�LEGISLACIØN�PARTICULAR�lJA�LAS�
condiciones de distinto signo referentes a los sujetos que intervienen en 
ella. Como nuestra intención es examinar determinados textos en que el 
obispo de Hipona se sirve de ese concepto, lo que nos interesa es saber 
cómo la entiende él2. Hablando del derecho de adopción (ius adoptionis) 
la describe como el acto por el que un hombre pasa a ser hijo de otro 
hombre de cuya carne no ha nacido3. O, en términos distintos, el acto le­
gal por el que un hombre engendra carnalmente a una persona y otro la 
adopta por su voluntad, de modo que una sola persona tiene dos padres4. 
Al tratarse de textos de circunstancias hay que otorgarle un valor relativo, 

1  Sobre la adopción en el derecho romano, cf. Arias Ramos-Arias Bonet, 1979:  
697-701.

2 Cf. s. 51,26 RB 91,39. Correlativamente, describe la adopción cristiana en estos tér­
minos: «el modo como, sin haber nacido de él, pero habiendo sido creados y hechos por él, 
Dios nos engendró con su palabra y con su gracia para ser hijos suyos» (c. Faust. 3,3 CSEL 
25,256). Excluido, pues, el nacimiento físico, el dato no impide al santo entender la adopción 
como una generación. En otros textos habla de un «nacimiento espiritual» (ep. 140,9 CSEL 
44,161), o de una «regeneración espiritual» (ep. 153,13 CSEL 44,410).

3 C. Faust. 3,3 CSEL 25,256. 

tive) father—, and in others that he ad­
opted them as brothers —if all adoption 
is only of sons—? The answer excludes 
ANY� lLIAL� ADOPTION� BY� #HRIST� AND� HIGH­
lights the importance given to the medi­
ation of Jesus Christ in the adoption by 
God the Father.

Keywords: Adoption, Filiation, Heir, Co-
heir, Fraternity, Mediation

FATHER��4HE� lRST� PART� OF� THE� STUDY� TRIES�
to answer this question, which excludes 
SPEAKING� OF� A� lLIATION� BY� ADOPTION� AND�
PROPOSES� A� hNATURALv
SPIRITUAL� lLIATION��
The second part does the same with two 
questions raised by the saint’s use of the 
concept of adoption: how can it be ex­
PLAINED� THAT� IN� SEVERAL� TEXTS� HE� AFlRMS�
that Jesus Christ adopted his servants as 
sons —which would make him an (adop­



¿ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 263

porque no considera todos los aspectos contemplados en la ley. Con todo, 
plantean un problema del que vamos a ocuparnos. Pero, antes de entrar 
en el asunto, procede ofrecer unas consideraciones generales. 

En su extensa obra el obispo de Hipona recurre con frecuencia  
al concepto de adopción. El CAG detecta 260 presencias del térmi­
no en diversas formas gramaticales. Se encuentra tanto en sus tratados, 
como en sus cartas y en su predicación. El santo sabe que la adopción es  
una institución que goza de gran antigüedad, que es una crebra consue-
tudo del género humano y que a ella recurren muchos hombres5��AlRMA�
también, aunque con cautela, la antigüedad y frecuencia de la institu- 
ción en el antiguo pueblo judío, pues, aunque falte el término, existe la 
realidad6.  

Ya en el Nuevo testamento, no caben dudas. San Agustín reconoce 
el gran peso que en la fe cristiana tiene la adopción7. Jesucristo mismo 
la presupone cuando enseñó a sus discípulos a orar dirigiéndose a Dios 
como Padre nuestro. .O�HACÓA�SINO�SE×ALAR�LA�PATERNIDAD�DIVINA�DE�LOS�lE­
les, quedando para san Pablo indicar la categoría jurídica en la que enca­
JABA��LA�ADOPCIØN�lLIAL��2OM���������������'ÉL�����Y�%F����	��%STOS�DATOS�EX­
plican el frecuente recurso del obispo de Hipona al concepto de adopción, 
sirviéndose de él tanto en su función de apologista, como en la de exégeta 
y de teólogo.

4 Cf. cons. eu. 2,5 CSEL 43,84-85; s. 51,28 RB 91,41; c. Faust. 3,3 CSEL 25,256; Io. eu. tr. 
2,13 CCL 36,19. La adopción como fundamento legal de una relación padre-hijo pertenece 
a las más antiguas relaciones de derecho familiar y se halla ya en los pueblos primitivos (cf. 
L. Wenger — A. Deke, 1950: 99-107). Con relación a Roma, en la época de la república y 
en la imperial sobre todo, era muy frecuente, aunque con motivaciones diferentes: «La sto­
ria delle più grandi famiglie romane, gli Sciopini, i Fabii, i Cesari, è una storia di adozioni» 
(P. Bonafonte, 1963:20). 

6 Cf. cons. eu. 2,3,5 CSEL 43,84-85; s. 51,28 RB 91,41; c. Faust. 3,3 CSEL 25,256. El 
santo aduce varios ejemplos. Referidos a mujeres: Sara (Gén 16,1-4), Raquel y Lía (Gén 
30,1-9) y la hija del faraón (Éx 2,10); referido a hombres: Jacob adoptando a los hijos de su 
hijo (Gén 48,5-6). Cosa distinta es que esos casos puedan avalar la existencia de la adopción 
en el pueblo judío en el período preexílico, dado que en el posexílico no existió en absoluto 
(Cf. B.-Z.Sch, «Adoption»: 19784, 2, 298-302; Luis Vizcaíno, 1982: 354-356).

7  C. Faust. 3,3 CSEL 25/1:264: «ipsum uero adoptionis nomen plurimum ualere in 
nostrae fidei sacramento apostolica doctrina testatur».



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO264

En clave apologética, el concepto le sirve para refutar a maniqueos y 
paganos que negaban la veracidad de los relatos evangélicos, apoyándose, 
como ejemplos concretos, en el hecho de que san Mateo y san Lucas se 
contradicen al presentar a José, el esposo de la Virgen Maria como hijo 
de Jacob (Mt 1,16) uno y como hijo de Helí (Lc 3,23) el otro8. Del tema 
se ocupa profusamente para rebatir al maniqueo Fausto, defendiendo el 
acuerdo entre los dos evangelistas, y para explicar la paternidad de José 
respecto de Jesús9, aunque no lo había engendrado. La adopción —junto 
con la ley del levirato (Deut. 25,5-10)10— le ofrecía una posibilidad de 
SOLUCIØN�DEL�CONmICTO��DE�LOS�DOS�PADRES�QUE�LE�ASIGNAN�LOS�MENCIONADOS�
evangelistas uno podía ser el padre biológico y otro el padre de adop­
ción11. 

En clave exegética, el santo utiliza la adopción para explicar, por 
ejemplo, el poder ser hijos de Dios que Jesús garantiza a quienes le reci­
ben a él y creen en su nombre (Jn 1,12), la promesa hecha por Jesús a sus 
discípulos de que no les dejará huérfanos (Jn 14,18), y las palabras que el 
Resucitado dirigió a María Magdalena: Vete a mis hermanos y diles: Subo 
a mi Padre y vuestro Padre, a mi Dios y vuestro Dios (Jn 20,17). 

En los textos agustinianos sobre la adopción, la perspectiva teológica 
toca diversos misterios cristianos: el trinitario —el Hijo de Dios lo es por 
naturaleza, no por adopción—, el cristológico —función de la encarna­
ción de Cristo en la adopción—, el eclesiológico —la Iglesia, familia de los 
adoptados—; el soteriológico —la adopción, obra de la gracia divina—; el 
sacramental —la adopción se obtiene por el bautismo—; el escatológico 
—la adopción hace herederos de Dios y coherederos de Cristo—. Baste 
aquí haber mencionado y apuntado estos diversos modos de contacto.  

8 Cf. diu. qu. 61,2 CSEL 44A,124; qu. eu. 2,5 PL 35,1352; cons. eu. 2,3ss CSEL 43,83-
84; s. 51,27-29 RB 91,40-42; qu. Hept. 5,6 CSEL 28/2,373; retr. 2,42,2 CSEL 57,14. Sobre las 
diversas formas como los padres de la Iglesia habían solucionado el problema y san Agustín 
mismo, cf. Luis Vizcaíno, 1992: 679-680.

9 Cf. cons. eu. 2,2-4 CSEL 43,82-84; s. 51,16.26 RB 91, 33.39.
10 Aunque, al final de su vida, el santo la interpreta en el sentido de una adopción (cf. 

retract. 2,7,2; 2,18 CSEL 57,95.102).
11 Añádase el origo maiorum: un evangelista daría el nombre del padre de José y el 

otro, el de otros antepasados por la rama materna.



¿ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 265

,O�DICHO�SE�RElERE�A�LA�ADOPCIØN�ESPECÓlCAMENTE�CRISTIANA��LA�MEN­
cionada por san Pablo (Rom 8,15-17), en virtud de la cual Dios adopta a 
LOS�lELES��#UANDO�SE�HABLA�DE�ADOPCIØN��COMO�YA�APUNTAMOS��HA�DE�ENTEN­
DERSE�EN�PRINCIPIO�COMO�ADOPCIØN�lLIAL��PORQUE�NO�EXISTÓA�OTRA��.I�DE�LA�
Escritura ni de la legislación del Imperio Romano resulta la posibilidad 
de adoptar a alguien como hermano; es más, en esta última estaba ex­
plícitamente prohibida12. Ante esta realidad, plantean sendos problemas 
dos datos. Uno, que el evangelio habla de los hijos del esposo —inequívo­
CAMENTE�*ESUCRISTO���POR�LO�QUE�SAN�!GUSTÓN�AlRMA�EXPLÓCITAMENTE�QUE�
tenía hijos y, más aún, que los hijos del esposo eran los apóstoles, incluido 
Judas13; otro, que existen textos en los que el santo presenta a Jesucristo 
claramente como sujeto agente activo del verbo adoptar; es decir, le atri­
buye la práctica personal de la adopción, y otros en que, desde una pers­
pectiva puramente gramatical, no resulta del todo claro quién es el sujeto 
gramatical, si Jesucristo o Dios Padre. Los datos plantean dos cuestiones. 
5NA��zQUÏ�TIPO�DE�lLIACIØN�CABE�ASIGNAR�A�iLOS�HIJOS�DEL�ESPOSOw��zi.ATU­
RALw�O�ADOPTIVA��/TRA��SI�EL�SANTO�AlRMA�QUE�*ESUCRISTO�ADOPTØ�A�LOS�lELES�
cristianos, ¿cómo se entiende esa adopción que, en principio, no puede ser 
SINO�lLIAL��z3E�CONVIERTE�TAMBIÏN�*ESUCRISTO�EN�PADRE�DE�LOS�lELES�ADOPTA­
dos por él? Además de ello, ¿qué sentido tiene la adopción por Jesucristo 
de siervos suyos como hermanos que aparece en algunos textos? Son pre­
guntas a las que nos proponemos responder en estas páginas porque, que 
sepamos, nadie se ha enfrentado a ellas.

II. Los hijos del esposo 

El sintagma «los hijos del esposo» lo toma san Agustín de Mt 9,15 
(paralelos sinópticos: Mc 2,19-20 y Lc 5,33-35), pasaje que el santo cita 
repetidas veces14��!QUÓ�NOS�lJAMOS�SOLO�EN�TRES��LOS�DOS�PRIMEROS�PORQUE�

12 En el año 285, el emperador Diocleciano la prohíbe expresamente aún entre los 
peregrini (cf. E. Volterra, 1961, 82).

13 En. Ps. 142,2 CCL 40,2060. 
14   Cf. diu. qu. 75,1 CSEL 44A,215; en. Ps. 3,1 CCL 38,7; 83,2 CCL 39,1147; 127,12 

CCL 40,1873; 142,2 CCL 40,2060; ep. 36,5 CSEL 34/2,34; s. 210,4 PL 38,104; Io. eu. tr. 57,1 
CCL 36,515.



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO266

EN�ELLOS�ESA�lLIACIØN�APARECE�ASOCIADA�AL�MENOS�INDIRECTAMENTE�A�LA�ADOP­
CIØN��Y�EL�TERCERO�PORQUE�OFRECE�UNA�EXPLICACIØN�iNATURALw�DE�LA�lLIACIØN��

a) Diu. qu. 75,1

En el texto, el obispo de Hipona cita este pasaje de la Carta a los 
Hebreos: El testamento es válido por la muerte del testador (Heb 9,17). 
Acto seguido añade que con la muerte de Cristo ha entrado en vigor un 
Nuevo testamento, distinto del Antiguo. Luego se pregunta en virtud de 
QUÏ�LOS�lELES�SON�coherederos con Cristo e hijos y herederos de Dios (Rom 
8,17). En su respuesta no sigue el guion que le marca san Pablo, sino que 
aparca de momento la condición de coherederos con Cristo para pasar a 
probar la condición de herederos de Cristo, ignorada por san Pablo. A este 
RESPECTO��ADUCE�COMO�PRUEBA�QUE�YA�HA�MUERTO�#RISTO��DE�QUIEN�LOS�lELES�
son considerados también hijos, como resulta de estas palabras suyas: Los 
hijos del esposo no ayunan mientras el esposo está con ellos (Mt 9,15) 15. 
Muerto Jesucristo —al que no llama padre— sus hijos (los discípulos16) 
pasan a ser sus herederos; más precisamente, pasan a recibir la herencia 
QUE��EN�CONTEXTO�ANTIDONATISTA��EL�SANTO�IDENTIlCA�AQUÓ�CON�LA�PAZ�DE�LA�
Iglesia (cf. Jn 14,27)17. 

En un segundo momento, se ocupa ya de la condición de coherederos 
con Jesucristo. z%S�POSIBLE�QUE�LOS�lELES�SEAN�A�LA�VEZ�herederos suyos y 
coherederos con él? En su respuesta, sigue el principio distingue tempora 
et concordabis iura: EL�lEL�ES�HEREDERO�DE�*ESUCRISTO�EN�EL�TIEMPO�PRESENTE�
y será coheredero con él en el futuro escatológico, cuando la muerte haya 
sido absorbida en la victoria (1 Cor 15,54), momento en que sus discípulos 
VERÉN�TAMBIÏN�A�$IOS�TAL�CUAL�ES��CF����*N����	��%STO�SIGNIlCA�QUE�SE�HABLA�
de una herencia distinta: ya no es la de Jesucristo —la paz de la Iglesia—, 
SINO� LA�DE�$IOS��$IOS�MISMO�� SEGÞN� LO�AlRMA�EL� SALMISTA��El Señor es 

15 Esta traducción es distinta de la que se lee en algunas biblias actuales. Por ejemplo, 
la Biblia de Jerusalén española prefiere traducir «los invitados a la boda», mientras que 
la versión oficial de la Conferencia Episcopal Española opta por «los amigos del esposo».

16 Generalizamos, pues en otros textos el santo presenta a los apóstoles como los hijos 
del esposo (cf. en. Ps. 142,2 CCL 40,2063).

17 Cf. Luis Vizcaíno, 1980: 26-28.



¿ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 267

la herencia que me ha tocado como parte (Sal 15[16],5)—. Solo que esto 
mismo parece no cuadrar con el punto de partida: acceder a la herencia 
requiere la muerte del testador, cosa imposible tratándose de Dios Pa­
dre. Como el santo no osa oponerse ni a lo establecido por la ley ni a la 
%SCRITURA��PARA�DAR�VALOR�DElNITIVO�AL�TESTAMENTO�PATERNO�Y�A�LA�HERENCIA�
asignada en él, se inventa una muerte «en enigma» del testador —ahora 
el Padre—, que no tendrá lugar en el Padre mismo, sino en el discípulo 
de Jesucristo; muerte que acontecerá cuando, superado el conocimiento 
parcial y en enigma (1 Cor 13,12), obtenga el conocimiento pleno. Será 
entonces cuando Dios mismo se convierta en la herencia: «no porque él 
MUERA��SINO�PORQUE�MUERE�LA�VISIØN�IMPERFECTA�DEL�lEL�AL�QUEDAR�ABOLIDA�
por la visión perfecta» que le será otorgada.

%L�SANTO��PUES��PRESUPONE�UNA�DOBLE�lLIACIØN�DEL�lEL��RESPECTO�DE�
Jesucristo y respecto del Padre— que da razón de la doble herencia —la 
paz y Dios mismo—, recibidas respectivamente tras la muerte de Jesucris­
to18 y tras la original «muerte en enigma» del Padre que acontece en el 
lEL�CRISTIANO��,A�HERENCIA�DE�*ESUCRISTO�LA�RECIBE�EL�lEL�EN�EL�PRESENTE�DE�
la Iglesia, la del Padre la recibirá en el futuro escatológico, momento en 
QUE�PASARÉ�A�SER�COHEREDERO�CON�*ESUCRISTO��,A�CONDICIØN�lLIAL�RESPECTO�DE�
Jesucristo la fundamenta el santo en Mt 9,15, pero sin indicar en virtud de 
QUÏ�ES�HIJO�Y��POR�TANTO��HEREDERO�SUYO��z%SA�lLIACIØN�ES�ADOPTIVA�O�iNATU­
ral»? Por una parte, la cita de Rom 8,17, que presupone la adopción por 
$IOS�DEL�lEL�CRISTIANO�QUE�LE�HACE�HEREDERO�SUYO��PODRÓA�LLEVAR�A�PENSAR�EN�
una adopción similar por Jesucristo de la que se seguiría el mismo efecto; 
por otra, la presentación de Jesucristo como «esposo», obviamente de una 
iESPOSAw��INVITA�A�PENSAR�EN�UNA�lLIACIØN�iNATURALw�

b) Io. eu. tr. 75,1

En el Tratado 75,1 de su comentario al evangelio de san Juan, el obis­
po de Hipona comenta las palabras de Jesucristo: No os dejaré huérfanos 
(Jn 14,18). En el texto juánico esta promesa va precedida de la promesa 

18 Diu. qu. 75,2 CSEL 44A,216: «… cuius tanquam morte possideat hereditatem, ma­
nifestum est. Non enim nos coheredes eius esse possumus, nisi et ipse heres sit» (… por 
cuya muerte, como que le entrega en posesión la herencia. Porque nosotros no podemos ser 
coherederos suyos si él no es heredero también»). 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO268

del envío del Espíritu de la verdad que sus discípulos, a diferencia del 
mundo, conocen, porque —argumenta el santo— mora en ellos. Como 
ellos podían interpretar tales palabras en el sentido de que el Espíritu 
iba a sustituirlo y de que él ya no iba a acompañarlos en el futuro, quiso 
quitarles tal idea de la cabeza. Con ese objetivo, les promete no dejarlos 
huérfanos, privados de un padre. Es obvio que la referencia primera aquí 
es a Dios Padre y así lo constata el santo: «El Hijo de Dios nos ha adop­
tado como hijos para su Padre y ha querido que por gracia —esto es, por 
adopción— tengamos como Padre al mismo que es Padre suyo por natu­
RALEZAw��#ON�TODA�CLARIDAD��*ESUCRISTO�APARECE�COMO�EL�ADOPTANTE�DEL�lEL��
PERO�LA�AlRMACIØN�ES�MATIZADA�DE�INMEDIATO��NO�ADOPTA�PARA�SÓ��SINO�PARA�
el Padre, es decir, el santo piensa en una especie de adopción vicaria. Pero 
TAL�AlRMACIØN�APARECE�EN�UNA�ORACIØN�CONCESIVA��quamvis), a la que sigue 
una adversativa (tamen) en la que aparece la posibilidad de considerar a 
Jesucristo mismo como el padre prometido. De hecho continúa así: «Sin 
EMBARGO��TAMBIÏN�ÏL�MANIlESTA�EN�CIERTO�MODO�UN�AFECTO�PATERNO�HACIA�
nosotros, cuando dice: No os dejaré huérfanos, volveré a vosotros». Es más, 
las palabras y volveré a vosotros piden que se entienda que el padre es él, 
Jesucristo. El «en cierto modo» sugiere que el obispo no se siente cómo­
do hablando de una paternidad de Jesucristo, en principio adoptiva. Para 
fundamentarla, recurre también aquí a Mt 9,15: «La razón por la que nos 
llama hijos del esposo está en estas palabras: Vendrá la hora de que les sea 
quitado el esposo y entonces ayunarán los hijos del esposo. Ahora bien, 
¿quién es el esposo sino Cristo el Señor»19. A tenor, pues, de las palabras 
DEL�SANTO�HABRÓA�QUE�CONCLUIR�QUE�EL�lEL�CRISTIANO�SERÓA�A�LA�VEZ�HIJO�ADOP­
tivo del Padre y de Jesucristo.

Tanto en este texto como en el anterior, el obispo de Hipona aduce 
Mt 9,15 como aval para probar que el esposo —Jesucristo— tiene hijos. 
!DMITE�QUE�SE�AlRMA�LA�AlLIACIØN��PERO�NO�OSA�LLAMARLO�PADRE��LIMITÉNDO­
se a reconocer en él un «afecto paterno». Detrás de esa renuencia hay que 
ver probablemente, primero, la recomendación de Jesucristo mismo de no 
llamar a nadie Padre, más que al del cielo (cf. Mt 23,8) y, luego, la incon­
gruencia que implicaría el que Jesucristo adoptase como hijos propios a 
los mismos a los que adopta el Padre por medio de él. ¿Qué fundamento 
TIENE�ENTONCES�ESA�lLIACIØN��z%S�ADOPTIVA�O�iNATURALw�

19 Io. eu. tr. 75,1 CCL 36,515.



¿ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 269

c) En. Ps. 127,11-12

Un tercer texto puede aportar luz. Se trata del comentario a Sal 127,3 
—tu mujer como parra fecunda… tus hijos, como viña fértil—. El predica­
dor comenta: «Estas palabras están dirigidas a Cristo. Por tanto, su mujer 
(uxor) es su Iglesia; su mujer somos nosotros mismos. Como viña fértil, 
pero ¿en quiénes?». Más adelante vuelve sobre el tema: «La mujer (uxor) 
son los mismos hijos. En las nupcias y matrimonios carnales, una es la 
mujer (uxor) y otros los hijos. En la Iglesia, la mujer (uxor) son los hijos. 
Los apóstoles pertenecían a la Iglesia, y se contaban entre sus miembros. 
Por tanto, se hallaban en la mujer (coniuge) de él y eran la mujer (coniux) 
en la parte que les correspondía como miembros de ella». Lo que nos 
interesa es que aquí para probarlo aduce Mt 9,15: «Si no, ¿por qué se dice 
de ellos: Ayunarán los hijos del esposo, cuando el esposo se haya alejado 
de ellos?»20. A su vez, para probar que tiene hijos, el predicador acude a 
Mt 12,46-50, texto según el cual los discípulos de Jesucristo son a la vez su 
hermano, su hermana y su madre. En efecto, la Iglesia, madre de Cristo, 
es madre también de los cristianos porque en los que ella pare a diario 
mediante el bautismo está Cristo mismo. «Por tanto, en los mismos en los 
que ves a su mujer, en ellos ves a su madre y en ellos a sus hijos»21. Ahora 
bien, si son hijos de la Iglesia es fácil concluir que son hijos de Cristo de 
quien la Iglesia es la mujer (uxor).

Este último pasaje puede ser la respuesta a la pregunta antes for­
MULADA� SOBRE� EL� FUNDAMENTO�DE� LA�lLIACIØN�AlRMADA�EN�-T� ������ 3I� NO�
procede pensar en la adopción —concepto totalmente ausente en este 
TEXTO���SE�PUEDE�HABLAR�DE�UNA�lLIACIØN�iNATURALw��AUNQUE�DE�CARÉCTER�
espiritual,  tanto en el último texto como en los otros dos comentados 
previamente. «Natural» porque la «generación» no resulta solo de un acto 
de la voluntad como en la adopción, sino de la unión del esposo y la es­
posa —presentada como mujer (uxor y coniux), no simplemente esposa/

20 En. Ps. 127,11-12 CCL 40,1875-1877. En qu. eu. 1,18 PL 32,1327 presenta también 
a la Iglesia siendo a la vez madre e hijos, pero sin relación con Mt 9,15. El recurso a este 
texto hace suponer que aquí la Iglesia tiene sus hijos no de Dios Padre, sino de Jesucristo, 
el esposo.

21 En. Ps. 127,112 CCL 40,1877. 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO270

prometida (sponsa)—��5NA�lLIACIØN�iNATURALw��PERO�TOTALMENTE�DIFERENTE�
de la de Cristo respecto del Padre, pues mientras él ha sido engendrado 
POR�EL�0ADRE�SIN�MADRE�DESDE�TODA�LA�ETERNIDAD��AL�lEL�LO�ENGENDRA�*ESU­
cristo de la Iglesia en el tiempo. En realidad, también esta opción tiene su 
PROPIA�INCONGRUENCIA�DESDE�EL�MOMENTO�EN�QUE�LA�MUJER�SE�IDENTIlCA�Con 
los hijos, pero, tratándose de imágenes ¿cabe aplicar una lógica férrea? 
Por otra parte, san Agustín renuncia a presentar a Jesucristo como padre 
y a la Iglesia como madre, en paralelo con la formulación habitual de Dios 
como padre y la Iglesia como madre22. Parece querer resolver con el silen­
CIO�EL�CONmICTO�QUE�CAUSARÓA�HABLAR�DE�UNA�PATERNIDAD�DE�*ESUCRISTO�CON�EL�
dato de la paternidad única del Padre del cielo (Mt 23,8)23. 

III. ¿Adopción como hijos por Jesucristo?

Antes indicamos que el obispo de Hipona presenta repetidamente a 
Jesucristo como sujeto activo del verbo adoptar. Existen diversos pasajes 
en su obra cuyo tenor literal permitiría concluir que Jesucristo ha adopta­
DO�A�LOS�lELES��5N�ADOPTAR�QUE��EN�PRINCIPIO��SOLO�CABRÓA�ENTENDER�REFERIDO�
a hijos, por lo que estaríamos ante una redundancia, porque otro tipo de 
adopción no existe. De hecho, sin embargo, el santo habla también de un 
adoptar como hermanos por parte de Jesucristo.

22 Ep. 243,4 CSEL 57,571; s. 22,10 CCL 41,300; 56,14 RB 58,36; 216,8 PL 38,1081; 359,6 
PL 39,1595, etc.

23 Lo cual no obsta para que san Agustín presente en algunos casos a Jesucristo como 
padre (en. Ps. 21,2,30 CCL 38,131-132; 36,3,18 CCL 38,379-380; s. 47,22 PL 38,310-311; s. 
Caes. eccl. 1,5 CSEL 53,174). Pero lo hace en el contexto específico de la polémica con los 
donatistas, en el que recurre a textos de la Escritura que presenta como cláusulas de un tes­
tamento, siendo Cristo el testador. En estos casos, el santo habla siempre del «testamento 
del padre», aunque el testador no sea el Padre, sino Jesucristo. En el derecho romano solo 
el paterfamilias, nunca el filius familias gozaba de capacidad para tener herederos y, en con­
secuencia, para testar (Cf. J. Arias Ramos, 1966: 808.810). Ulpiano (Liber singularis regula-
rum 20,10) se expresaba en estos términos: «Filius familiae testamentum facere non potest, 
quoniam nihil suum habet ut testari de eo possit» (El hijo no puede hacer testamento por­
que no posee nada propio que le posibilite testar). Por tanto, si san Agustín quería presentar 
a Jesucristo como testador, no le quedaba sino presentarlo como padre (cf. Luis Vizcaíno, 
1980:24). J. Anoz añade varias otras referencias de textos agustinianos en que el predicador 
presenta a Jesucristo como padre, pero, salvo una, son erróneas (J. Anoz, 2002: 28).



¿ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 271

1. Los textos

a) S. 107,9

El texto arranca de las palabras de Jesús: Guardaos de toda codicia. 
%L�PREDICADOR�DE�(IPONA�SE�DIRIGE�AL�lEL�AL�QUE�UN�PODEROSO��EN�UN�PRIMER�
momento, promete el oro y el moro si jura en falso a su favor y, en un 
segundo momento, si no se ha dejado corromper, le amenaza con quitarle 
todo lo que posee. Acto seguido el santo le invita a responderse con sin­
ceridad qué haría si se hallase en esa situación y a dar como respuesta al 
poderoso las mencionadas palabras del Señor: Guardaos de toda codicia. 
,UEGO�IMAGINA�LO�QUE�EL�3E×OR�DIRÓA�EN�ESE�CASO�AL�lEL��i%SCÞCHAME��OH�
siervo mío, a quien he redimido y hecho libre; a quien he adoptado como 
hermano de siervo que eras; de quien hice un miembro de mi cuerpo»24.

%L�TEXTO�AlRMA�CON�TODA�CLARIDAD�QUE�FUE�*ESUCRISTO�QUIEN�ADOPTØ�A�
su siervo y, además, como hermano. El contexto deja entender que no se 
RElERE�A�LA�FRATERNIDAD�HUMANA��CON�FUNDAMENTO�EN�LA�ENCARNACIØN��SINO�A�
LA�FRATERNIDAD�ESPECÓlCAMENTE�CRISTIANA��CON�FUNDAMENTO�EN�LA�REDENCIØN��
En todo caso, el empleo del verbo adoptar sería aquí inadecuado, si el 
concepto jurídico de adopción se entiende solo referido a hijos. Pero el 
PREDICADOR�RECURRE�A�ÏL��PARA�EXPLICAR�EL�ORIGEN�DE�LA�CONDICIØN�DE�LOS�lELES� 
de hermanos respecto de Cristo, bien asentada en el evangelio (Mt 12, 
49-50; 25,40; 28,10; Jn 20,17). Excluido un origen natural, le quedaba ser­
virse de la adopción, término de uso paulino, aunque su aplicación fuera 
distinta25.

24 S. 107,9 PL 38,631: «O serue meus, dicet tibi, quem redemi et liberum feci, quem 
de servo fratrem adoptaui, quem in corpore meo membrum posui». Un texto de contenido 
similar, aunque sin mencionar la adopción, es este otro: « Fecit de captivis redemptos, de 
redemptis servos, de servis fratres, de fratribus membra» (S. 313H [Morin 2],1 MA I,594).

25 De todos modos, san Agustín prefiere servirse del verbo «hacer» que de «adoptar» 
con referencia a los hermanos (cf. s. 103,2 PL 38,513; 107,9 PL 38,631; 161,6 PL 38,881; 260 
D [Guelf. 18],2 MA I,500; en. Ps. 34,1,15 CCL 38,311; 66,9 CCL 39,867; c. adu. Leg. 2,37 CCL 
49,122; Io. eu. tr. 2,13 CCL 36,17; 8,10 CCL 36,88, etc.). Por otra parte, es el mismo verbo 
utilizado en Jn 1,12, en relación con la filiación adoptiva por parte de Dios.



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO272

b) S. 103,2

El sermón del que está tomado este texto versa sobre la escena evan­
gélica en la que María escucha atenta las palabras de Jesús, mientras su 
hermana Marta se desvive sirviéndole a él y a los discípulos que lo acom­
pañan. El predicador entiende que el prestarse Jesús a que lo alimenta­
ra Marta fue una condescendencia para con ella. No obedecía a ninguna 
necesidad, pues podían haberle servido los ángeles como en el desierto 
(cf. Mt 4,11). Lo considera un caso similar al del profeta Elías, al que, 
habiendo sido alimentado antes por un cuervo, Dios envió a una viuda 
para que lo alimentase ella (1 Re 17,9.6), con el objetivo de premiarla 
por el servicio que prestaba a su enviado. En ese contexto de acogida, el 
predicador trae a colación el prólogo del evangelio de san Juan en que el 
EVANGELISTA�AlRMA�QUE�LOS�SUYOS�NO�LO�RECIBIERON�CUANDO�VINO�A�SU�CASA��
pero que a cuantos lo recibieron les otorgó el poder hacerse hijos de Dios 
(Jn 1,11-12), adoptando a siervos y haciéndolos hermanos, rescatando a 
cautivos y haciéndolos coherederos (Rom 8,17)»26.

La última frase plantea el problema de saber quién es el sujeto de 
adoptans, si quien adopta es Dios (Padre) o Jesucristo. Lo razonable  
—porque así lo pide el texto— es pensar en un mismo sujeto para «otorgó» 
y para «adoptando», que sería Jesucristo. Él habría adoptado a siervos su­
yos haciéndolos hermanos, siendo fundamento de la fraternidad la reden­
ción, no la encarnación. Pensar que el Padre haya sido el adoptante sería 
un despropósito porque supondría que siervos suyos acabaran siendo sus 
hermanos. Tampoco aquí usa san Agustín el verbo adoptar en su preciso 
SIGNIlCADO�JURÓDICO�DE�ADOPTAR�A�ALGUIEN�COMO�HIJO��

c) S. 265 F (= Lambot 25),2.3  

%N�EL�TEXTO�EL�PREDICADOR�AlRMA�QUE�LOS�lELES�TIENEN�A�$IOS�POR�0ADRE�
en el cielo, aunque de forma distinta a como lo tiene Jesucristo; a conti­
nuación de lo cual añade: «Cristo, el hijo único sin pecado, nos adoptó 

26 S. 103,2 PL 38,613: «… sed quotquot receperunt eum, dedit eis potestatem filios dei 
fieri (Jn 1,11-12); adoptans servos et fratres faciens; redimens captivos et faciens coheredes». 
Textos similares, referidos a Jesucristo, pero sin mencionar la adopción, en s. 260 D (Guelf 
18),2 MA I,500; 335 I (Lambot 27),5 RB 62,107. Cf. M. Dujarier 2016: 627-629.



¿ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 273

(adoptauit nos)»27��,A�AlRMACIØN��CATEGØRICA��DE�QUE�FUE�*ESUCRISTO�QUIEN�
nos adoptó no puede ser más nítida. ¿Cuál es el término de la adopción: 
LA�lLIACIØN�O�LA�FRATERNIDAD��NOS�ADOPTØ�COMO�HIJOS�O�COMO�HERMANOS��DE�
la que son ejemplo textos citados previamente? Y, si como hijos, ¿suyos o 
del Padre? Lo que precede inmediatamente, al contraponer la condición 
DE�HIJO�DE�$IOS�DE�*ESUCRISTO�A�LA�DEL�lEL�CRISTIANO��NO�DEJA�DUDA�DE�QUE�SE�
trata de una adopción como hijos. Ello a pesar de que el contexto pone de 
relieve la relación de fraternidad entre Cristo y el cristiano. Pero, aunque 
a propósito de la Ascensión del Señor, recuerda que Jesucristo mandó a la 
Magdalena que anunciase «a mis hermanos», el énfasis está en el anuncio 
mismo: Subiré a mi Dios y a vuestro Dios, a mi Padre y a vuestro Padre» 
�*N������	��QUE�MUESTRA�LA�DIFERENCIA�ENTRE�LA�lLIACIØN�DIVINA�DE�*ESUCRISTO�
y de la del cristiano. Como es frecuente en él28, el santo advierte que el 
Señor no dijo «subo a nuestro Padre», ni «subo a nuestro Dios» sino a mi 
Padre y a vuestro Padre, a mi Dios y a vuestro Dios señalando que se sirve 
del mi porque él es el Hijo único, y del vuestro, porque «vosotros habéis 
sido adoptados por medio de mí [Jesucristo]» 29. Resulta claro, pues, que 
QUIEN�iNOS�ADOPTØw�FUE�EL�0ADRE��QUEDANDO�EXCLUIDA�LA�ADOPCIØN�lLIAL�POR�
parte de Jesucristo, ya sea para sí, ya para el Padre. Su función queda re­
ducida a la de ser mediador de la adopción paterna.  

d) Io. eu. tr. 2,13  

En este texto el exégeta de Hipona recurre también a Jn 1,12 y expo­
ne que «a su mismo hijo único, al que había engendrado y mediante el cual 

27 S. 265 F [Lambot 25],2 PLS 2,829: «… habemus patrem in caelis, sed aliter Christus, 
quia ille sine peccato unicus nos adoptauit».

28 Cf. fid. et symb. 18 CSEL 41,22; Io. eu. tr. 21,3 CCL 36,213; 121,3 CCL 36,666; s. 246,5 
SC 116,302; s. 341 [Dolbeau 22],18 Vingt-six sermons 569; etc.

29 El texto menciona primero a los «adoptados por mí [Jesucristo] (adoptati per me)»; 
luego indica que él nos «adoptó» (adoptauit). Dujarier interpreta: «C’est donc notre adop-
tion en fraternité par le Christ qui nous permet d’ê etre adoptés en filiation par le Père” 
(Dujarier 216: 621-622). Asume, pues, dos adopciones distintas: primero Jesucristo adoptó 
hombres como hermanos y luego el Padre adoptó como hijos suyos a los adoptados por 
Cristo como hermanos. El adoptavit no acaba en fraternidad con Cristo, sino en filiación 
respecto del Padre. 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO274

había creado todo, (Dios) lo envió a este mundo, para que no estuviese 
solo, sino que tuviera hermanos adoptados30. 

Adoptados, ¿por quién? ¿Quién es el sujeto paciente del participio 
pasivo adoptatos? El tenor literal de la frase admite la posibilidad de que 
sea tanto Jesucristo como el Padre. Si se asume que el sujeto de Jesucristo, 
se entendería de este otro modo: «para que (Jesucristo) tuviera como her­
manos a los adoptados por él como tales»; pero, si se asume que el sujeto 
es el Padre, se entendería de este modo: «para que (el Hijo) no estuviera 
solo, sino que tuviera como hermanos a los adoptados (como hijos) por 
el Padre», esto es, para que pasase de Unigénito a Primogénito.  Esta es 
la opción que reclama la continuación del texto que habla de la adopción 
por parte del Padre, por la gracia de Jesucristo mismo31.

d) Ep. 140,11

Según Gál 4,4-5, Dios envió a su Hijo nacido bajo la ley para rescatar 
a los que se hallaban bajo la ley, para que recibiéramos la adopción. A pro­
pósito del texto, el teólogo Agustín pone de relieve la distinción entre la 
GRACIA�DE�LA�ADOPCIØN�Y�LA�lLIACIØN�DEL�(IJO�DE�$IOS�ENVIADO��(IJO�NO�POR�
adopción, sino por generación desde la eternidad. Según el obispo de Hi­
pona, el Hijo de Dios fue enviado al mundo con el objetivo de que, parti­
cipando de nuestra naturaleza humana, adoptase hijos de hombre (adop-
WDUHW�ĬOLRV�KRPLQLV) para que también ellos participaran de su naturaleza32.

30 Io. eu. tr. 2,13 CCL 36,17: «… misit in hunc mundum, ut non esset unus, sed fratres 
haberet adoptatos».  

31 Ibid.:  «Non enim nos nati sumus de Deo, quomodo ille unigenitus, sed adoptati per 
gratiam ipsius» (No hemos nacido de Dios como el Unigénito, sino que hemos sido adop­
tados por gracia de Jesucristo mismo). Comparar con este otro texto: «… qui cum haberet 
unicum, noluit illum esse unum; sed ut fratres haberet, adoptauit illi, qui cum    illo posside­
rent uitam aeternam» (Ep. Io. tr. 8,14 PL 35,2044). Esto es: «[Dios] teniendo un Hijo único, 
no quiso que él fuera el único, sino que adoptó hijos para él, a fin de que tuviera hermanos».

32 Ep. 140,11 CSEL 44,16: «… ut adoptionem filiorum reciperemus [Gal 4,5], ut uideli­
cet huius gratiam beneficii discerneret ab illa filii natura, qui missus est filius non adoptione 
factus sed semper genitus filius, ut participata natura filiorum hominum ad participandam 
etiam suam naturam adoptaret filios hominum. quapropter etiam cum dixisset: dedit eis 
potestatem filios dei fieri [Io 1,12], modumque adiunxisset, ne carnalis intellegeretur nati­
uitas…».



¿ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 275

0UNTO�DE�PARTIDA�ES�'ÉL�����QUE�HABLA�DE� LA�ADOPCIØN�lLIAL�DEL�lEL�
por parte de Dios; además, en la continuación del texto el santo remite 
TAMBIÏN�A�*N������QUE�SE�RElERE�IGUALMENTE�A�ESA�MISMA�ADOPCIØN�lLIAL��,A�
novedad está en que aquí se presenta a Jesucristo adoptando no ya como 
hermanos, sino como hijos. Esto produce extrañeza porque el adoptado 
por Jesucristo lo es también por Dios Padre como indican las referencias 
a Gál 4,5 y a Jn 1,12. Una interpretación ajustada a la praxis de san Agus­
tín y a la verdad de la fe pasaría por aceptar que el santo piensa en una 
adopción por Jesucristo, pero entendiéndola en el sentido de que él es 
mediador de la adopción por parte del Padre o que realiza una adopción 
vicaria: quien adopta es Jesucristo, mas para su Padre. 

f) Io. eu. tr. 75,1

El texto ya fue comentado antes a propósito de los hijos del esposo 
(Mt 9,15). Entonces indicamos que la promesa de Jesucristo de no dejar 
huérfanos a sus discípulos (Jn 14,18), la interpreta el santo en el sentido de 
que «el Hijo de Dios ha adoptado hijos para su Padre»33.

Ahora bien, si con su adopción Jesucristo obtuvo que fuéramos hi­
jos de su mismo Padre, en última instancia, quien adopta es el Padre, no 
él. Estaríamos ante una especie de adopción vicaria, como ya indicamos 
antes.

2. La adopción por parte de Jesucristo: Adopción como hermanos, 	  
o adopción como hijos

En su predicación, san Agustín muestra un cierto desprecio por la 
METICULOSIDAD�DE� LOS� GRAMÉTICOS� EN� RELACIØN� CON� LA� lDELIDAD� A� SUS� NOR­
mas. Más importante considera hacerse entender por sus oyentes34. Si la 
misma Escritura utiliza con frecuencia un lenguaje inapropiado (abusione 
uerbi), él no tiene reparos en seguir su proceder. Como ejemplo puede 

33 Io. eu. tr. 75,1 CCL 36,515: «… suo Patri adoptauerit filios…».
34 S. 37,14 PL 38,228; 46,28 PL 38,286; en. Ps. 36,3,6 CCL 38,371; Io. eu. tr. 2,14; CCL 

36,18.



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO276

bastar la ampliación del concepto de adopción respecto de su uso legal.  
Si especialmente san Pablo se sirve del término para expresar las rela­
ciones entre Dios y el hombre —padre e hijo—, el obispo de Hipona le 
da mayor amplitud al usarlo para indicar la relación entre Jesucristo y el 
cristiano —hermano y hermano—. Junto a la adopción como hijos recurre 
también a la adopción como hermanos.

%SA�MISMA�LIBERTAD�MANIlESTA�CUANDO�ATRIBUYE�A�*ESUCRISTO�LA�ADOP­
CIØN�lLIAL�QUE�PROPIAMENTE�CORRESPONDE�AL�0ADRE��³L�TIENE�SUS�ARGUMENTOS��
Uno se funda en la voluntad. En Io. eu. tr. 75,1 sostiene que «el Hijo de 
Dios ha querido que, por gracia, tengamos como Padre al mismo que es 
Padre suyo por naturaleza»35. Quien adoptó fue el Padre, sí, pero la de­
cisión surgió de la voluntad de Hijo o, mejor, también de la voluntad de 
Hijo, aunque aquí solo menciona esta. En este caso la autoría no la funda­
ría la ejecución sino la decisión de ejecutarla.

En segundo argumento es el de la mediación de Cristo en la adop­
CIØN�lLIAL�POR�EL�0ADRE��%N�EL�s. 265F el predicador expone que, si Jesu­
cristo pudo hablar de mi Dios y vuestro Dios, de mi Padre y vuestro Padre 
SE�DEBE�A�QUE�LOS�lELES�FUERON�ADOPTADOS�POR�MEDIO�DE�ÏL��per me)36, no 
por él (a me). Él mismo indica que, al hablar así, Jesucristo solo pretendía 
ESTABLECER�UNA�DISTINCIØN��NO�UNA�SEPARACIØN��ENTRE�LA�lLIACIØN�NATURAL�Y�LA�
lLIACIØN�ADOPTIVA��PUES�A�$IOS�LO�TENEMOS�COMO�0ADRE�EN�EL�CIELO��AUNQUE�
de forma distinta a como lo tiene Jesucristo, su Hijo natural. Del texto 
RESULTA�QUE�EL�SANTO�SABÓA�BIEN�QUE�NO�TENÓA�SENTIDO�SU�AlRMACIØN�DE�QUE�
Jesucristo «nos adoptó», es decir, sostener que Jesucristo adoptó como 
hijos suyos a los discípulos, hijos de Dios; por ello puso el remiendo de la 
mediación de Jesucristo (per me) en la adopción por el Padre. En Io. eu. 
tr�������EL�PREDICADOR�VUELVE�SOBRE�LA�DIFERENCIA�ENTRE�LA�lLIACIØN�DIVINA�DE�
*ESUCRISTO�Y�LA�DEL�lEL�CRISTIANO��Y�SE×ALA��i³L�ES�(IJO�DEL�0ADRE�Y�COETERNO�
con él; nosotros, en cambio, hemos sido hechos mediante el Hijo, adopta­

35 Cf. M. F. Berrouard,  1983: 332, n.6.
36 La misma idea la expone el santo, aunque hablando directamente de la adopción 

por parte del Padre: Dios adoptó a los miembros de su hijo unigénito por medio de él (per 
eum) (Io. eu. tr. 110,5). En s. 263 A ( Mai 98),2. Un poco más adelante, sin mencionar la pa­
labra adopción pero sí el hecho, en vez de medio, habla de causa: “Él [es] hijo de Dios por 
causa nuestra, nosotros hijos de Dios por causa de él (propter ipsum). 



¿ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 277

dos mediante su Hijo único (per Unicum)»37. La función de Jesucristo en 
la adopción es la de mediación (per), distinguiendo aquí su mediación en 
la creación —efectuada mediante él en cuanto Hijo (per Filium)— de su 
MEDIACIØN�EN� LA�lLIACIØN��REALIZADA�MEDIANTE�ÏL�EN�CUANTO�(IJO�ÞNICO�
(per Unicum)—, como queriendo dar a entender que el amor requerido es 
mayor precisamente porque le obliga a compartir la herencia38. Al señalar 
así la mediación, quizá quiere indicar algo más: que el hombre es adop­
tado en la medida en que está unido al Hijo único. En la misma línea, el 
TEØLOGO�!GUSTÓN�REPROCHA�A�*ULIÉN�DE�%CLANA�QUE��POR�UNA�PARTE��DElENDA�
que los hombres tengan que ser adoptados por medio del Salvador (per 
Salvatorem) y, por otra, niegue que necesiten salvación39. 

Pero el santo no siempre recurre a esta formulación personalizada 
—«por mí», «por medio de mí»—. En Io. eu. tr. 2,13, a propósito de Jn 1,12 
—les otorgó poder ser hijos de Dios— valora como manifestación grande 
de benevolencia y misericordia que Dios enviara su Hijo al mundo para 
que no estuviese solo, sino que tuviera hermanos adoptados (fratres ha-
beret adoptatos). Como ya indicamos, a pesar de lo que pudiera sugerir el 
tenor del texto, quien adopta no es Jesucristo, sino el Padre por la gracia 
de Jesucristo (per gratiam ipsius)40. 

 3. La obra del mediador de la adopción

Para comprender la lógica teológica que subyace a la mediación de 
Jesucristo respecto de la adopción por el Padre, procede partir de sus pa­
labras en Jn 17,23: Y los has amado a ellos como también me has amado 

37 Io. eu. tr. 21,3 CCL 36,213: «ille enim filius aequalis Patri, ille aeternus cum Patre, 
Patrique coaeternus; nos autem facti per filium, adoptati per unicum».

38 Este particular aparece bastante claro en el mismo pasaje, en que habla de padres 
contentos por tener un hijo solo para dejárselo todo a él, o por temor a que, si tienen más, 
tengan que mendigar (s. 57,2). En en. Ps. 49,2 CCL 38,575-576 repite la misma idea: «Tan 
gran amor había en aquel heredero, que quiso tener coherederos. ¿Qué hombre avaro quie­
re tener coherederos? Y si encontramos a alguien que quiera tenerlos, al dividir con ellos la 
herencia, él tiene menos que si la poseyese él solo».

39 C. Iul. imp. 5,9 PL 45,1439.
40 Cf. n. 20. Lo cual no impide que otras veces hable de la gracia de Dios Padre: Huius 

familia facti sumus, in huius familia adoptati sumus, huius filii non nostris meritis, sed ipsius 
gratia sumus (s. 177,2: SPM 1,65). El ipsius se refiere aquí al Padre.



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO278

a mí. El santo las comenta en estos términos: «Ciertamente el Padre nos 
ama en el Hijo porque en él mismo nos eligió antes de la constitución del 
mundo (Ef 1,4). En efecto, el Padre que ama a su Hijo único en realidad 
ama también a sus miembros, que él adoptó para integrarlos en él (in 
eum), por medio de él (per eum)… Él, que ama al Hijo, no podía no amar 
a sus miembros, ni tiene otro motivo para amarlos que no sea el amor a 
él»41. Como el eum SE� RElERE�AL�(IJO�Único, la interpretación que cabe 
dar es esta: Dios Padre adoptó a los miembros de su Hijo para integrarlos 
en él por medio de él. Está claro que quien los adopta es Dios Padre. De 
HECHO��SI�UNA�RELACIØN�DE�lLIACIØN�SE�FUNDAMENTA�SOBRE�UNA�RELACIØN�DE�
amor, Dios tenía que darse una razón para amar al hombre que le había 
desobedecido y dado la espalda en el Paraíso.

La idea de Dios de incorporar a los hombres a su Hijo en calidad 
de miembros tenía como objetivo —repetimos— la voluntad de darse un 
fundamento para amarlos. A ese objetivo responde antes que nada la en­
carnación. La encarnación hacía de Jesucristo un hermano de los hom­
bres, que no hubieran podido recibir la fraternidad en Dios con él, si él 
no hubiera querido antes compartir fraternidad humana con ellos42. Gra­
cias a su encarnación, Jesucristo puede acoger al hombre como hermano 
suyo y conducirlo a su Padre —por generación eterna— y su Dios —por 
LA�ENCARNACIØN���TAMBIÏN�0ADRE�DEL�lEL�CRISTIANO��POR�LA�ADOPCIØN��Y�
Dios suyo —por la creación—43. La fraternidad de Jesucristo con los hijos 
adoptivos de Dios es, pues, doble: una fraternidad natural hace posible la 
ADOPCIØN�Y�LA�ADOPCIØN�HACE�POSIBLE�LA�FRATERNIDAD�ESPECÓlCAMENTE�CRIS­

41 Io. eu. tr. 110,5 CCL 36,625. Cf. también Io. eu. tr. 111,6 CCL 36,625-626. 
42 En en. Ps. 102,22 CCL 40,1470 leemos: «Por tanto, como el Padre conocía nuestra 

masa, esto es, que somos heno y que podemos florecer por un tiempo, nos envió a su Pala­
bra y su Palabra que permanece por siempre hizo un hermano del heno que no permanece 
para siempre. Al que por naturaleza es su Hijo único, nacido de su sustancia, lo hizo herma­
no de tantos hermanos al adoptarlos (fratrem tot fratribus adoptatis fecit). No te extrañe ser 
partícipe de su eternidad, habiéndose hecho él antes partícipe de tu heno». Aquí el predi­
cador nuestra la doble relación de fraternidad entre Cristo y los hombres —los fieles—. La 
fraternidad en el nivel humano: «La Palabra que permanece para siempre hizo un hermano 
del heno que no permanece para siempre» —el sujeto es la Palabra—; la fraternidad en el 
nivel divino: «Al que por naturaleza es su Hijo único, (Dios) lo hizo hermano de muchos 
hermanos al adoptarlos» —el sujeto es Dios—.

43 Cf. M. Dujarier, 2016: 621.



¿ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 279

TIANA��,A�FRATERNIDAD�CON�#RISTO�ACABA�EN�ADOPCIØN�lLIAL�RESPECTO�DEL�0A­
dre44. Primero Jesucristo participa de la condición humana mediante la 
encarnación; luego el hombre participa de la condición divina mediante la 
adopción45. De esta adopción divina fue mediador Jesucristo, puesto que 
«el único Hijo de Dios procuró (fecit) a Dios muchos hijos (adoptivos), 
adquiriéndose hermanos con su sangre»46��,OS�lELES�SON�HIJOS�DE�$IOS�EN�
cuanto hermanos de Cristo que poseen con él la herencia que es Dios mis­
mo. La adopción por Dios es inseparable de la redención y la «adopción» 
como hermanos por Cristo. Esta redención previa por parte de Jesucristo 
era necesaria porque la condición humana se había vuelto pecadora, obs­
táculo para la adopción. De ahí que el santo sostenga que el Hijo único 
vino al mundo a eliminar los pecados en que el hombre se hallaba enreda­
do y que impedían su adopción por Dios47. Es lo que aparece en algunos 
de los textos en que el santo habla de la obra adoptiva de Jesucristo48.

Volvamos al texto ya citado del s. 107. El predicador resume en él la 
obra de Jesucristo sobre un siervo de estas tres maneras: estando cautivo 
le otorgó la libertad; de siervo que era le hizo hermano por vía de adop­
ción  y lo integró como miembro en su cuerpo. Se trata de un recorrido 
que en otro texto detalla algo más: a los que halló malos, los hizo bue­
nos, esto es, a los que halló en cautividad los rescató; a los que rescató 

44 «C’est donc bien notre adoption en fraternité par le Christ qui nous permet d’être 
adoptés en filiation par le Père» (Dujarier, 2016, 622).

45 Cons. eu. 2,6 CSEL 43/1,86: «fue enviado… a fin de que, participando por amor 
de nuestra mortalidad, nos hiciese partícipes de su divinidad por medio de la adopción 
(per adoptionem)». El texto no cabe entenderlo en el sentido de una adopción por parte 
de Jesucristo, sino de la adopción filial por parte del Padre, pues la prueba con Gál 4,4-5.

46 S. 171,5 PL 38,935: «Mortuus est pro nobis Unicus, ne remaneret unus. Noluit esse 
unus, qui mortuus est unus. Multos enim filios Dei fecit unicus Filius Dei. Emit sibi fratres 
sanguine suo» (El Hijo único, para no seguir siendo único, murió por nosotros. No quiso ser 
único quien murió siendo único. Con su sangre se adquirió hermanos). «Se adquirió»: en el 
sentido de que a la adopción por parte de Dios, precedió la redención, obra suya.

47 Cf. Io. eu. tr. 2,13 CCL 36,17-18.
48  Pero en el santo encontramos también el enfoque inverso: junto a la vía que va 

de la fraternidad con Cristo a la adopción como hijos por Dios, contempla otra que va de 
la adopción filial por Dios a la fraternidad con Cristo: «por ello nos adoptó (Dios) para 
hacernos hermanos de Cristo a tono con su condición» (c. Faust. 3,3 CSEL 25/1,264; tam­
bién ep. Io. tr. 8,14 PL 352044;  c. Sec. 5 CSEL 25/2,912). 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO280

los convirtió en siervos; a los que hizo siervos los convirtió en hermanos; 
a los que había hecho hermanos los convirtió en miembros49. Respecto 
del texto anterior, falta la adopción como hermanos50. Uniendo ambos 
textos, las etapas por las que pasa el hombre son estas: cautivo, siervo, 
libre, adoptado, hermano, miembro. La adopción del hombre por parte 
de Dios seguiría lógicamente, aunque cronológicamente sea simultánea, 
a su «adopción» como hermano por Jesucristo, que le convierte también 
en miembro suyo. La adopción divina tiene una «prehistoria» que es obra 
de Jesucristo, «prehistoria» que da razón del per me —función mediadora 
de Jesucristo, consistente en haber «adoptado» al hombre como hermano, 
que posibilitó el acto de la adopción por parte de Dios—. En resumidas 
cuentas, a la «adopción» como hermano de un hermano (por Jesucristo) 
seguiría la adopción del hermano como hijo  (por el Padre). 

IV. Conclusión 

Diversos textos del obispo de Hipona presentan, de forma circuns­
TANCIAL��A�*ESUCRISTO�COMO�ADOPTANTE��PERO�SOLO�ALGUNOS�DE�ELLOS�SE�RElEREN�
a una adopción del hombre como hijo suyo. En categorías propiamente 
jurídicas se trata de una redundancia, dado que nadie adopta a otro que 
no sea como hijo. La extrañeza no la suscita la expresión en sí, sino la rea­
lidad cristiana, ámbito en que se colocan los textos examinados. De hecho, 
la fe cristiana no conoce otra paternidad que la del Padre (cf. Mt 23,8), lo 
cual implica que Jesucristo no puede adoptar porque eso le convertiría en 
padre de los adoptados, que simultáneamente tienen también a Dios por 
padre. Es cierto que no faltan en la obra del santo algunos pasajes que 
presentan a Jesucristo como padre, pero son textos fruto de la polémica 
con los donatistas en la que la cuestión es la herencia, no la adopción. Es 
cierto también —y esto es más importante— que los sinópticos hablan  
de hijos del esposo, esto es, de Jesucristo (cf. Mt 9,15; Mc 2,19-20 y Lc 5, 

49 S. 313H (Morin 2),1 MA I,594. Cf. M. Dujarier, 2016: 624ss.
50 El s. 103,2 PL 38,613, a su vez, resume ese recorrido en dos frases paralelas que se­

ñalan acciones simultáneas: Jesucristo, al adoptar a siervos, los convirtió en hermanos suyos 
y al redimir a cautivos, los convirtió en sus coherederos.



¿ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 281

38-39). Pero el santo que en este contexto rehúsa hablar de su adopción 
POR�*ESUCRISTO�Y�DE�PRESENTARLO�A�ÏL�COMO�PADRE��CONSIDERA�QUE�ESA�lLIACIØN�
tiene un fundamento «natural»-espiritual, en cuanto nacidos de la Esposa/
mujer —la Iglesia— y del Esposo.

Por otra parte, el mismo contexto de algunos pasajes que presentan 
de forma absoluta a Jesucristo como adoptante de hijos aclara lo que el 
santo quiere indicar con el empleo de ese verbo: que Jesucristo es media­
DOR�DE�LA�ADOPCIØN�CUYO�SUJETO�ACTIVO�ES�EL�0ADRE��1UIEN�ADOPTA�A�LOS�lELES�
como hijos es el Padre, según profesa la fe cristiana, pero lo hace «por 
mí», «por medio de mí», «por mí, el Hijo único», es decir, por Jesucristo; o 
también, por «su» gracia, habitualmente de Jesucristo.

El concepto de adopción de que hace uso el obispo de Hipona en los 
textos examinados, que tienen a Jesucristo por sujeto activo de la misma, 
no se ajusta al utilizado por los juristas. Baste indicar que en algunos de 
ellos habla de adoptar como hermanos, no como hijos, y que en otros —
como hemos repetido— considera sujeto adoptante a quien es solo me­
diador de la adopción. El hecho hay que verlo como una licencia que se 
TOMA�QUIEN�SABE�QUE�SE�ESTÉ�DIRIGIENDO�A�UNA�COMUNIDAD�DE�lELES�Y�NO�
a un grupo de alumnos de derecho, o a un foro en el contexto de una 
causa legal. Esa licencia tiene varias facetas. Una es lingüística, que con­
siste en una elipsis: omitir unas veces —creando así un problema— lo que 
OTRAS�VECES�AlRMA�EXPLÓCITAMENTE��ELIMINANDO� TODO�PROBLEMA���/TRA�
es técnica: el taquígrafo se habría tomado libertades para poder seguir al 
autor que dictaba o al predicador, suprimiendo algo que no consideraba 
necesario para la comprensión del discurso —aunque de ello no podamos 
aducir prueba alguna—. Una tercera es teológica: la fe aligera el lengua­
je favoreciendo las braquilogías: hablando a cristianos, conocedores en 
mayor o menor grado de los contenidos de la fe cristiana, y posiblemente 
condicionado por el tiempo, el obispo no necesitaba entrar en todos los 
detalles. Una cuarta tiene que ver con el oportunismo, esto es, aprovechar 
la ocasión para poner de relieve algo que interesaba particularmente al 
santo: la importancia del medio o mediador, que, a veces, es tan necesario 
que resulta razonable asignarle lo que otro hizo por medio de él. En el 
caso de la adopción por Dios Padre, la mediación de Jesucristo constituye 
su condición de posibilidad. Habiéndose alejado el hombre de Dios por el 
pecado y habiéndose convertido en cautivo del Maligno, el Hijo de Dios, 
se encarnó y se hizo hermano de los hombres. Era el primer paso de un 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO282

acercamiento; el segundo consistió en rescatarlos del poder del quien los 
tenía cautivos. Al derramar su sangre por ellos, ya hermanos suyos por su 
propia condición humana, los libró de las cadenas del pecado en que se 
hallaban enredados, los «adoptó» como hermanos con nueva fraternidad 
que llevaba consigo la adopción como hijos por el Padre, pasando así él 
de Unigénito a Primogénito50. Con expresión impropia, san Agustín ma-
NIlESTA�QUE�LA�OBRA�DE�*ESUCRISTO�A�FAVOR�DE�LOS�HOMBRES�FUE�TAN�DECISIVA�
para su adopción divina que no duda en considerarla y designarla en al-
gunos textos directamente como «adopción». Todo ello, sin olvidar que el 
santo puede atribuir al Hijo la adopción llevada a cabo por el Padre por 
CONSIDERARLA�OBRA�DE�SU�VOLUNTAD�O�TAMBIÏN�DE�SU�VOLUNTAD��%N�DElNITI-
va, si en relación con la existencia de una obra cabe hablar de decisión, 
ejecución y medio, la adopción es, sin duda, del Padre, pero el obispo de 
Hipona se permite atribuirla al Hijo no porque él haya adoptado a nadie 
como hijo, sino porque suya fue también la decisión de llevarla a cabo y él 
mismo fue el mediador que de hecho la posibilitó. 

Para concluir, llama la atención que el obispo de Hipona no haya 
mencionado en ninguno de los textos analizados al Espíritu Santo al que 
san Pablo vincula tan estrechamente con la adopción. 

Bibliografía

Anoz, José (2002). «El Padre en la predicación agustiniana» (2002), en 
Augustinus 47,5-39.

Arias Ramos,�*����Arias Bonet��*��!�������	��Derecho romano. II. Obli-
gaciones-Familia-Sucesiones. Madrid, Revista de derecho privado.

B.-Z.Sch �����4). «Adoption»: Encyklopaedia Judaica. *ERUSALÏN�������

302.

Berrouard, M. F. (Ed������	� Saint Augustin. Homélies sur l’évangile de 
Saint Jean. LV-LXXIV. Paris: Institut des Études Agustiniennes.

Bonafonte��0�������	��Corso di diritto romano. I. Diritto di famiglia, Milán.

50 Exp. Gal. ���#3%,��������S��������0,���������



¿ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 283

Dujarier, Michel (2016). Église-Fraternité. L’écclésiologie du Christ-
Frère aux huit premiers siècles. Tome II. L’Église est «ftaternité en 
Christ». Paris: Les éditions du Cerf.

Luis Vizcaíno, Pío de (1980). «La Sagrada Escritura como “testamento” 
de Dios en la obra antidonatista de san Agustín»: Estudio Agustinia-
no 15: 3-37.

Luis Vizcaíno, Pío de (1982). «“Videte iura adoptionis” (S. 51,16-26). 
Notas sobre la adopción en san Agustín». Estudio Agustiniano 27: 
349-388.

Luis Vizcaíno, Pío de (1992). «Adopción», en OCSA XXIX,  
679-680, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos.

Sebastián, Jaime (2000). «,A�lLIACIØN�EN�SAN�!GUSTÓN�A�TRAVÏS�DE�SU�CON­
cepto de adoptio», En José Luis Illanes y otros (ed.), El Dios Padre 
de nuestro Señor Jesucristo. XX Simposio internacional de teología de 
la Universidad de Navarra. Pamplona: Servicio de Publicaciones de la 
Universidad de Navarra. 

Volterra, E. (1961). Istituzioni di diritto romano. Roma.
Watson, A. (1967). The Law of the Persons in the later Roman Republic. 

Oxford
Wenger A. — Deke, L. (1950), «Adoption», en Reallexikon für Antike 

und Christentum. Stuttgart I:99-107.
Zedda, Silvio������	��,�ADOZIONE�A�lGLI�DI�$IO�E�LO�3PIRITO�3ANTO��3TORIA�

DELL�INTERPRETAZIONE� E� TEOLOGIA�MISTICA�DI�'AL� �����2OMA��0ONTIlCIO�
Istituto Biblico.




