. Adoptados por Jesucristo?
Examen de algunos textos agustinianos

Dr. Pio de Luis Vizcaino

Estudio Teoldgico Agustiniano de Valladolid

deluis23@hotmail.com

Recibido: 12 marzo 2025 / Aceptado: 24 junio 2025
|

Resumen: No llaméis a nadie Padre vues-
tro en la tierra, porque solo uno es vues-
tro Padre: el del cielo (Mt 23,9). Habida
cuenta de esta afirmacion categorica,
(coémo entiende san Agustin que el Es-
poso, es decir, Jesucristo, tenga hijos
(cf. Mt 9,15: los hijos del esposo), de los
que en consecuencia habria que llamarle
padre? A esta cuestion trata de responder
la primera parte del estudio, que excluye
hablar de una filiaciéon por adopcién y
propone una filiacion «natural»-espiri-
tual. La segunda parte hace lo mismo con
dos cuestiones que plantea el uso por el

santo del concepto de adopcién: ;cémo
se explica que en varios textos afirme que
Jesucristo adopté como hijos a siervos
suyos —lo que le constituiria en padre
(adoptivo)—, y en otros que los adopt6
como hermanos —si toda adopcién es
solo de hijos—? La respuesta excluye
toda adopcién filial por parte de Cristo y
pone de relieve la importancia otorgada
a la mediacién de Jesucristo en la adop-
cién por Dios Padre.

Palabras clave: Adopcion, filiacion, here-
dero, coheredero, fraternidad, mediacion.

Adopted by Jesus Christ?
un texto escolar para ninos

ABSTRACT: Call no one your Father on
earth, for you have only one Father, the
Father in heaven (Mt 23:9). Given this
categorical affirmation, how does St. Au-

Estudio Agustiniano, Vol. 60 (2025) 261-283
ISSN: 0425-340X; ISSN-e: 2792-260X

gustine understand that the Bridegroom,
that is, Jesus Christ, have children (cf. Mt
9:15: the children of the Bridegroom), of
whom he should consequently be called

@ DOI: 10.53111/ea.v60i2.1265



262

father? The first part of the study tries
to answer this question, which excludes
speaking of a filiation by adoption and
proposes a “natural”-spiritual filiation.
The second part does the same with two
questions raised by the saint’s use of the
concept of adoption: how can it be ex-
plained that in several texts he affirms
that Jesus Christ adopted his servants as
sons —which would make him an (adop-

PiO DE LUIS VIZCAINO

tive) father—, and in others that he ad-
opted them as brothers —if all adoption
is only of sons—? The answer excludes
any filial adoption by Christ and high-
lights the importance given to the medi-
ation of Jesus Christ in the adoption by
God the Father.

Keywords: Adoption, Filiation, Heir, Co-
heir, Fraternity, Mediation

I. Introduccion

La adopcién es un vinculo juridico equivalente al producido con los
hijos bioldgicos, constituido por una resolucién judicial, mediante el cual
una persona acoge como hijo a un menor. Es reconocida como una fi-
liacién artificial porque, en la mayoria de los casos, no existe parentes-
co entre el adoptado y los adoptantes. Cada legislacion particular fija las
condiciones de distinto signo referentes a los sujetos que intervienen en
ella. Como nuestra intencién es examinar determinados textos en que el
obispo de Hipona se sirve de ese concepto, lo que nos interesa es saber
cémo la entiende é12. Hablando del derecho de adopcion (ius adoptionis)
la describe como el acto por el que un hombre pasa a ser hijo de otro
hombre de cuya carne no ha nacido?. O, en términos distintos, el acto le-
gal por el que un hombre engendra carnalmente a una persona y otro la
adopta por su voluntad, de modo que una sola persona tiene dos padres*.
Al tratarse de textos de circunstancias hay que otorgarle un valor relativo,

1 Sobre la adopcién en el derecho romano, cf. ARIAS RAMOS-ARIAS BONET, 1979:
697-701.

2 Cf.s. 51,26 RB 91,39. Correlativamente, describe la adopcion cristiana en estos tér-
minos: «el modo como, sin haber nacido de él, pero habiendo sido creados y hechos por él,
Dios nos engendré con su palabra y con su gracia para ser hijos suyos» (c. Faust. 3,3 CSEL
25,256). Excluido, pues, el nacimiento fisico, el dato no impide al santo entender la adopcién
como una generacion. En otros textos habla de un «nacimiento espiritual» (ep. 140,9 CSEL
44.161), o de una «regeneracion espiritual» (ep. 153,13 CSEL 44,410).

3 C. Faust. 3,3 CSEL 25,256.



(ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 263

porque no considera todos los aspectos contemplados en la ley. Con todo,
plantean un problema del que vamos a ocuparnos. Pero, antes de entrar
en el asunto, procede ofrecer unas consideraciones generales.

En su extensa obra el obispo de Hipona recurre con frecuencia
al concepto de adopcion. El CAG detecta 260 presencias del térmi-
no en diversas formas gramaticales. Se encuentra tanto en sus tratados,
como en sus cartas y en su predicacion. El santo sabe que la adopcién es
una institucién que goza de gran antigiiedad, que es una crebra consue-
tudo del género humano y que a ella recurren muchos hombres®; afirma
también, aunque con cautela, la antigiiedad y frecuencia de la institu-
cién en el antiguo pueblo judio, pues, aunque falte el término, existe la
realidad®.

Ya en el Nuevo testamento, no caben dudas. San Agustin reconoce
el gran peso que en la fe cristiana tiene la adopcién’. Jesucristo mismo
la presupone cuando ensefié a sus discipulos a orar dirigiéndose a Dios
como Padre nuestro. No hacia sino seflalar la paternidad divina de los fie-
les, quedando para san Pablo indicar la categoria juridica en la que enca-
jaba:la adopcion filial (Rom 8,15.23;9.4; G4l 4,5 y Ef 1,5). Estos datos ex-
plican el frecuente recurso del obispo de Hipona al concepto de adopcidn,
sirviéndose de él tanto en su funcién de apologista, como en la de exégeta
y de tedlogo.

4 Cf. cons. eu. 2,5 CSEL 43,84-85;s. 51,28 RB 91,41; ¢. Faust.3,3 CSEL 25,256; lo. eu. tr.
2,13 CCL 36,19. La adopcién como fundamento legal de una relacién padre-hijo pertenece
a las mas antiguas relaciones de derecho familiar y se halla ya en los pueblos primitivos (cf.
L. WENGER — A. DEKE, 1950: 99-107). Con relacién a Roma, en la época de la reptblica y
en la imperial sobre todo, era muy frecuente, aunque con motivaciones diferentes: «La sto-
ria delle piu grandi famiglie romane, gli Sciopini, i Fabii, i Cesari, ¢ una storia di adozioni»
(P. BONAFONTE, 1963:20).

6 Cf. cons. eu. 2,3,5 CSEL 43,84-85; 5. 51,28 RB 91,41; ¢. Faust. 3,3 CSEL 25,256. El
santo aduce varios ejemplos. Referidos a mujeres: Sara (Gén 16,1-4), Raquel y Lia (Gén
30,1-9) y la hija del faraén (Ex 2,10); referido a hombres: Jacob adoptando a los hijos de su
hijo (Gén 48,5-6). Cosa distinta es que esos casos puedan avalar la existencia de la adopcién
en el pueblo judio en el periodo preexilico, dado que en el posexilico no existié en absoluto
(Cf. B.-Z.ScH, «Adoption»: 1978%,2,298-302; Luis VizCAINO, 1982: 354-356).

7 C. Faust. 3,3 CSEL 25/1:264: «ipsum uero adoptionis nomen plurimum ualere in
nostrae fidei sacramento apostolica doctrina testatur».



264 PIO DE LUIS VIZCAINO

En clave apologética, el concepto le sirve para refutar a maniqueos y
paganos que negaban la veracidad de los relatos evangélicos, apoyandose,
como ejemplos concretos, en el hecho de que san Mateo y san Lucas se
contradicen al presentar a José, el esposo de la Virgen Maria como hijo
de Jacob (Mt 1,16) uno y como hijo de Heli (Lc 3,23) el otro®. Del tema
se ocupa profusamente para rebatir al maniqueo Fausto, defendiendo el
acuerdo entre los dos evangelistas, y para explicar la paternidad de José
respecto de Jesus’, aunque no lo habia engendrado. La adopcién —junto
con la ley del levirato (Deut. 25,5-10)1°— le ofrecia una posibilidad de
solucién del conflicto: de los dos padres que le asignan los mencionados
evangelistas uno podia ser el padre bioldgico y otro el padre de adop-
cion'l,

En clave exegética, el santo utiliza la adopcién para explicar, por
ejemplo, el poder ser hijos de Dios que Jesus garantiza a quienes le reci-
ben a él y creen en su nombre (Jn 1,12), 1a promesa hecha por Jests a sus
discipulos de que no les dejard huérfanos (Jn 14,18), y las palabras que el
Resucitado dirigié a Maria Magdalena: Vete a mis hermanos y diles: Subo
a mi Padre y vuestro Padre, a mi Dios y vuestro Dios (Jn 20,17).

En los textos agustinianos sobre la adopcidn, la perspectiva teoldgica
toca diversos misterios cristianos: el trinitario —el Hijo de Dios lo es por
naturaleza, no por adopcién—, el cristolégico —funcién de la encarna-
cién de Cristo en la adopciéon—, el eclesiol6gico —la Iglesia, familia de los
adoptados—; el soterioldgico —la adopcion, obra de la gracia divina—; el
sacramental —la adopcién se obtiene por el bautismo—; el escatolégico
—Ila adopcién hace herederos de Dios y coherederos de Cristo—. Baste
aqui haber mencionado y apuntado estos diversos modos de contacto.

8 Cf. diu. qu. 61,2 CSEL 44A,124; qu. eu. 2,5 PL 35,1352; cons. eu. 2,3ss CSEL 43,83-
84;5.51,27-29 RB 91,40-42; qu. Hept. 5,6 CSEL 28/2,373; retr. 2,42,2 CSEL 57,14. Sobre las
diversas formas como los padres de la Iglesia habian solucionado el problema y san Agustin
mismo, cf. LuIis VizcaiNo, 1992: 679-680.

9 Cf. cons. eu. 2,2-4 CSEL 43,82-84;s.51,16.26 RB 91, 33.39.

10 Aunque, al final de su vida, el santo la interpreta en el sentido de una adopcién (cf.
retract. 2,7,2;2,18 CSEL 57,95.102).

11 Anadase el origo maiorum: un evangelista daria el nombre del padre de José y el
otro, el de otros antepasados por la rama materna.



(ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 265

Lo dicho se refiere a la adopcion especificamente cristiana, la men-
cionada por san Pablo (Rom 8,15-17), en virtud de la cual Dios adopta a
los fieles. Cuando se habla de adopcién, como ya apuntamos, ha de enten-
derse en principio como adopcion filial, porque no existia otra. Ni de la
Escritura ni de la legislacién del Imperio Romano resulta la posibilidad
de adoptar a alguien como hermano; es mds, en esta dltima estaba ex-
plicitamente prohibida'?. Ante esta realidad, plantean sendos problemas
dos datos. Uno, que el evangelio habla de los hijos del esposo —inequivo-
camente Jesucristo—, por lo que san Agustin afirma explicitamente que
tenia hijos y, mas atn, que los hijos del esposo eran los apdstoles, incluido
Judas®; otro, que existen textos en los que el santo presenta a Jesucristo
claramente como sujeto agente activo del verbo adoptar; es decir, le atri-
buye la practica personal de la adopcién, y otros en que, desde una pers-
pectiva puramente gramatical, no resulta del todo claro quién es el sujeto
gramatical, si Jesucristo o Dios Padre. Los datos plantean dos cuestiones.
Una: ;qué tipo de filiacion cabe asignar a «los hijos del esposo»? ;«Natu-
ral» o adoptiva? Otra: si el santo afirma que Jesucristo adopto a los ficles
cristianos, ;como se entiende esa adopcion que, en principio, no puede ser
sino filial? ;Se convierte también Jesucristo en padre de los fieles adopta-
dos por €17 Ademas de ello, ;qué sentido tiene la adopcién por Jesucristo
de siervos suyos como hermanos que aparece en algunos textos? Son pre-
guntas a las que nos proponemos responder en estas paginas porque, que
sepamos, nadie se ha enfrentado a ellas.

IL. Los hijos del esposo

El sintagma «los hijos del esposo» lo toma san Agustin de Mt 9,15
(paralelos sinépticos: Mc 2,19-20 y Lc 5,33-35), pasaje que el santo cita
repetidas veces!*. Aqui nos fijamos solo en tres; los dos primeros porque

12 En el afio 285, el emperador Diocleciano la prohibe expresamente atin entre los
peregrini (cf. E. VOLTERRA, 1961, 82).

13 En. Ps. 142,2 CCL 40,2060.

14 Cf. diu. qu. 75,1 CSEL 44A,215; en. Ps. 3,1 CCL 38,7; 83,2 CCL 39,1147, 127,12
CCL 40,1873; 142,2 CCL 40,2060; ep. 36,5 CSEL 34/2,34; 5. 210,4 PL 38,104; lo. eu. tr. 57,1
CCL 36,515.



266 PIO DE LUIS VIZCAINO

en ellos esa filiacién aparece asociada al menos indirectamente a la adop-
cién, y el tercero porque ofrece una explicacion «natural» de la filiacion.

a) Diu. qu. 75,1

En el texto, el obispo de Hipona cita este pasaje de la Carta a los
Hebreos: El testamento es vdlido por la muerte del testador (Heb 9,17).
Acto seguido afiade que con la muerte de Cristo ha entrado en vigor un
Nuevo festamento, distinto del Antiguo. Luego se pregunta en virtud de
qué los fieles son coherederos con Cristo e hijos y herederos de Dios (Rom
8,17). En su respuesta no sigue el guion que le marca san Pablo, sino que
aparca de momento la condicién de coherederos con Cristo para pasar a
probar la condicion de herederos de Cristo,ignorada por san Pablo. A este
respecto, aduce como prueba que ya ha muerto Cristo, de quien los fieles
son considerados también hijos, como resulta de estas palabras suyas: Los
hijos del esposo no ayunan mientras el esposo estd con ellos (Mt 9,15) 5.
Muerto Jesucristo —al que no llama padre— sus hijos (los discipulos!®)
pasan a ser sus herederos; mds precisamente, pasan a recibir la herencia
que —en contexto antidonatista— el santo identifica aqui con la paz de la
Iglesia (cf. Jn 14,27)".

En un segundo momento, se ocupa ya de la condicion de coherederos
con Jesucristo. /Es posible que los fieles sean a la vez herederos suyos y
coherederos con él? En su respuesta, sigue el principio distingue tempora
et concordabis iura: el fiel es heredero de Jesucristo en el tiempo presente
y serd coheredero con €l en el futuro escatolégico, cuando la muerte haya
sido absorbida en la victoria (1 Cor 15,54), momento en que sus discipulos
veran también a Dios tal cual es (cf. 1 Jn 3,2). Esto significa que se habla
de una herencia distinta: ya no es la de Jesucristo —la paz de la Iglesia—,
sino la de Dios —Dios mismo, segun lo afirma el salmista: El Sefior es

15 Esta traduccion es distinta de la que se lee en algunas biblias actuales. Por ejemplo,
la Biblia de Jerusalén espaiiola prefiere traducir «los invitados a la boda», mientras que
la version oficial de la Conferencia Episcopal Espafiola opta por «los amigos del esposo».

16 Generalizamos, pues en otros textos el santo presenta a los apéstoles como los hijos
del esposo (cf. en. Ps. 142,2 CCL 40,2063).

17 Cf. Luis VizcaiNo, 1980: 26-28.



(ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 267

la herencia que me ha tocado como parte (Sal 15[16],5)—. Solo que esto
mismo parece no cuadrar con el punto de partida: acceder a la herencia
requiere la muerte del testador, cosa imposible tratdndose de Dios Pa-
dre. Como el santo no osa oponerse ni a lo establecido por la ley ni a la
Escritura, para dar valor definitivo al testamento paterno y a la herencia
asignada en él, se inventa una muerte «en enigma» del testador —ahora
el Padre—, que no tendra lugar en el Padre mismo, sino en el discipulo
de Jesucristo; muerte que acontecerd cuando, superado el conocimiento
parcial y en enigma (1 Cor 13,12), obtenga el conocimiento pleno. Serd
entonces cuando Dios mismo se convierta en la herencia: «no porque €l
muera, sino porque muere la visiéon imperfecta del fiel al quedar abolida
por la vision perfecta» que le serd otorgada.

El santo, pues, presupone una doble filiacién del fiel —respecto de
Jesucristo y respecto del Padre— que da razén de la doble herencia —la
paz y Dios mismo—, recibidas respectivamente tras la muerte de Jesucris-
to'® y tras la original «muerte en enigma» del Padre que acontece en el
fiel cristiano. La herencia de Jesucristo la recibe el fiel en el presente de
la Iglesia, la del Padre la recibira en el futuro escatolégico, momento en
que pasard a ser coheredero con Jesucristo. La condicién filial respecto de
Jesucristo la fundamenta el santo en Mt 9,15, pero sin indicar en virtud de
qué es hijo y, por tanto, heredero suyo. ;Esa filiacion es adoptiva o «natu-
ral»? Por una parte, la cita de Rom 8,17, que presupone la adopcién por
Dios del fiel cristiano que le hace heredero suyo, podria llevar a pensar en
una adopcion similar por Jesucristo de la que se seguiria el mismo efecto;
por otra, la presentacion de Jesucristo como «esposo», obviamente de una
«esposa», invita a pensar en una filiacién «natural».

b) Io. eu. tr. 75,1
En el Tratado 75,1 de su comentario al evangelio de san Juan, el obis-

po de Hipona comenta las palabras de Jesucristo: No os dejaré huérfanos
(Jn 14,18). En el texto juanico esta promesa va precedida de la promesa

18 Diu. qu.75,2 CSEL 44A,216: «... cuius tanquam morte possideat hereditatem, ma-
nifestum est. Non enim nos coheredes eius esse possumus, nisi et ipse heres sit» (... por
cuya muerte, como que le entrega en posesion la herencia. Porque nosotros no podemos ser
coherederos suyos si él no es heredero también»).



268 PIO DE LUIS VIZCAINO

del envio del Espiritu de la verdad que sus discipulos, a diferencia del
mundo, conocen, porque —argumenta el santo— mora en ellos. Como
ellos podian interpretar tales palabras en el sentido de que el Espiritu
iba a sustituirlo y de que €l ya no iba a acompaiiarlos en el futuro, quiso
quitarles tal idea de la cabeza. Con ese objetivo, les promete no dejarlos
huérfanos, privados de un padre. Es obvio que la referencia primera aqui
es a Dios Padre y asi lo constata el santo: «El Hijo de Dios nos ha adop-
tado como hijos para su Padre y ha querido que por gracia —esto es, por
adopciéon— tengamos como Padre al mismo que es Padre suyo por natu-
raleza». Con toda claridad, Jesucristo aparece como el adoptante del fiel,
pero la afirmacién es matizada de inmediato: no adopta para si, sino para
el Padre, es decir, el santo piensa en una especie de adopcién vicaria. Pero
tal afirmacion aparece en una oracion concesiva (quamvis), a la que sigue
una adversativa (tamen) en la que aparece la posibilidad de considerar a
Jesucristo mismo como el padre prometido. De hecho continta asi: «Sin
embargo, también él manifiesta en cierto modo un afecto paterno hacia
nosotros, cuando dice: No os dejaré huérfanos, volveré a vosotros». Es mas,
las palabras y volveré a vosotros piden que se entienda que el padre es él,
Jesucristo. El «en cierto modo» sugiere que el obispo no se siente como-
do hablando de una paternidad de Jesucristo, en principio adoptiva. Para
fundamentarla, recurre también aqui a Mt 9,15: «La razén por la que nos
llama hijos del esposo estd en estas palabras: Vendrd la hora de que les sea
quitado el esposo y entonces ayunardn los hijos del esposo. Ahora bien,
(quién es el esposo sino Cristo el Seiior»". A tenor, pues, de las palabras
del santo habria que concluir que el fiel cristiano seria a la vez hijo adop-
tivo del Padre y de Jesucristo.

Tanto en este texto como en el anterior, el obispo de Hipona aduce
Mt 9,15 como aval para probar que el esposo —Jesucristo— tiene hijos.
Admite que se afirma la afiliacién, pero no osa llamarlo padre, limitdndo-
se a reconocer en €l un «afecto paterno». Detrés de esa renuencia hay que
ver probablemente, primero, la recomendacion de Jesucristo mismo de no
llamar a nadie Padre, mas que al del cielo (cf. Mt 23,8) y, luego, la incon-
gruencia que implicaria el que Jesucristo adoptase como hijos propios a
los mismos a los que adopta el Padre por medio de él. ;Qué fundamento
tiene entonces esa filiacion? ;Es adoptiva o «natural»?

19 Jo. eu. tr.75,1 CCL 36,515.



(ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 269

¢) En. Ps.127,11-12

Un tercer texto puede aportar luz. Se trata del comentario a Sal 127,3
—tu mujer como parra fecunda... tus hijos, como vifia fértil—. El predica-
dor comenta: «Estas palabras estan dirigidas a Cristo. Por tanto, su mujer
(uxor) es su Iglesia; su mujer somos nosotros mismos. Como viiia fértil,
pero ;en quiénes?». Més adelante vuelve sobre el tema: «La mujer (uxor)
son los mismos hijos. En las nupcias y matrimonios carnales, una es la
mujer (uxor) y otros los hijos. En la Iglesia, la mujer (uxor) son los hijos.
Los apéstoles pertenecian a la Iglesia, y se contaban entre sus miembros.
Por tanto, se hallaban en la mujer (coniuge) de él y eran la mujer (coniux)
en la parte que les correspondia como miembros de ella». Lo que nos
interesa es que aqui para probarlo aduce Mt 9,15: «Si no, ;por qué se dice
de ellos: Ayunardn los hijos del esposo, cuando el esposo se haya alejado
de ellos?»®. A su vez, para probar que tiene hijos, el predicador acude a
Mt 12,46-50, texto segun el cual los discipulos de Jesucristo son a la vez su
hermano, su hermana y su madre. En efecto, la Iglesia, madre de Cristo,
es madre también de los cristianos porque en los que ella pare a diario
mediante el bautismo esta Cristo mismo. «Por tanto, en los mismos en los
que ves a su mujer, en ellos ves a su madre y en ellos a sus hijos»?!. Ahora
bien, si son hijos de la Iglesia es f4cil concluir que son hijos de Cristo de
quien la Iglesia es la mujer (uxor).

Este tdltimo pasaje puede ser la respuesta a la pregunta antes for-
mulada sobre el fundamento de la filiacion afirmada en Mt 9,15. Si no
procede pensar en la adopcién —concepto totalmente ausente en este
texto—, se puede hablar de una filiacién «natural», aunque de caracter
espiritual, tanto en el dltimo texto como en los otros dos comentados
previamente. «Natural» porque la «generacion» no resulta solo de un acto
de la voluntad como en la adopcién, sino de la unién del esposo y la es-
posa —presentada como mujer (uxor y coniux), no simplemente esposa/

20 En. Ps. 127,11-12 CCL 40,1875-1877. En qu. eu. 1,18 PL 32,1327 presenta también
a la Iglesia siendo a la vez madre e hijos, pero sin relacion con Mt 9,15. El recurso a este
texto hace suponer que aqui la Iglesia tiene sus hijos no de Dios Padre, sino de Jesucristo,
el esposo.

21 En. Ps. 127,112 CCL 40,1877.



270 PIO DE LUIS VIZCAINO

prometida (sponsa)—. Una filiacién «natural», pero totalmente diferente
de la de Cristo respecto del Padre, pues mientras €l ha sido engendrado
por el Padre sin madre desde toda la eternidad, al fiel lo engendra Jesu-
cristo de la Iglesia en el tiempo. En realidad, también esta opcién tiene su
propia incongruencia desde el momento en que la mujer se identifica con
los hijos, pero, tratdndose de imagenes ;cabe aplicar una légica férrea?
Por otra parte, san Agustin renuncia a presentar a Jesucristo como padre
y a la Iglesia como madre, en paralelo con la formulacién habitual de Dios
como padre y la Iglesia como madre®. Parece querer resolver con el silen-
cio el conflicto que causaria hablar de una paternidad de Jesucristo con el
dato de la paternidad tnica del Padre del cielo (Mt 23,8)%.

II1. ; Adopcion como hijos por Jesucristo?

Antes indicamos que el obispo de Hipona presenta repetidamente a
Jesucristo como sujeto activo del verbo adoptar. Existen diversos pasajes
en su obra cuyo tenor literal permitiria concluir que Jesucristo ha adopta-
do alos fieles. Un adoptar que, en principio, solo cabria entender referido
a hijos, por lo que estariamos ante una redundancia, porque otro tipo de
adopcién no existe. De hecho, sin embargo, el santo habla también de un
adoptar como hermanos por parte de Jesucristo.

2 Ep.243,4 CSEL 57,571;s. 22,10 CCL 41,300, 56,14 RB 58,36;216,8 PL 38,1081;359,6
PL 39,1595, etc.

23 Lo cual no obsta para que san Agustin presente en algunos casos a Jesucristo como
padre (en. Ps. 21,2,30 CCL 38,131-132; 36,3,18 CCL 38,379-380; s. 47,22 PL 38,310-311; s.
Caes. eccl. 1,5 CSEL 53,174). Pero lo hace en el contexto especifico de la polémica con los
donatistas, en el que recurre a textos de la Escritura que presenta como cldusulas de un tes-
tamento, siendo Cristo el testador. En estos casos, el santo habla siempre del «testamento
del padre», aunque el testador no sea el Padre, sino Jesucristo. En el derecho romano solo
el paterfamilias, nunca el filius familias gozaba de capacidad para tener herederos y, en con-
secuencia, para testar (Cf. J. ARIAS RaMOS, 1966: 808.810). Ulpiano (Liber singularis regula-
rum 20,10) se expresaba en estos términos: «Filius familiae testamentum facere non potest,
quoniam nihil suum habet ut testari de eo possit» (El hijo no puede hacer testamento por-
que no posee nada propio que le posibilite testar). Por tanto, si san Agustin queria presentar
a Jesucristo como testador, no le quedaba sino presentarlo como padre (cf. Luis Vizcaino,
1980:24).J. Anoz afiade varias otras referencias de textos agustinianos en que el predicador
presenta a Jesucristo como padre, pero, salvo una, son erréneas (J. ANOz, 2002: 28).



(ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 271
1. Los textos

a) 8. 107,9

El texto arranca de las palabras de Jesus: Guardaos de toda codicia.
El predicador de Hipona se dirige al fiel al que un poderoso, en un primer
momento, promete el oro y el moro si jura en falso a su favor y, en un
segundo momento, si no se ha dejado corromper, le amenaza con quitarle
todo lo que posee. Acto seguido el santo le invita a responderse con sin-
ceridad qué haria si se hallase en esa situacién y a dar como respuesta al
poderoso las mencionadas palabras del Senor: Guardaos de toda codicia.
Luego imagina lo que el Sefior diria en ese caso al fiel: «<Esciichame, oh
siervo mio, a quien he redimido y hecho libre; a quien he adoptado como
hermano de siervo que eras; de quien hice un miembro de mi cuerpo».

El texto afirma con toda claridad que fue Jesucristo quien adopté a
su siervo y, ademads, como hermano. El contexto deja entender que no se
refiere a la fraternidad humana, con fundamento en la encarnacion, sino a
la fraternidad especificamente cristiana, con fundamento en la redencion.
En todo caso, el empleo del verbo adoptar seria aqui inadecuado, si el
concepto juridico de adopcién se entiende solo referido a hijos. Pero el
predicador recurre a €l para explicar el origen de la condicién de los fieles
de hermanos respecto de Cristo, bien asentada en el evangelio (Mt 12,
49-50; 25,40; 28,10; Jn 20,17). Excluido un origen natural, le quedaba ser-
virse de la adopcién, término de uso paulino, aunque su aplicacion fuera
distinta®.

24 §.107,9 PL 38,631: «O serue meus, dicet tibi, quem redemi et liberum feci, quem
de servo fratrem adoptaui, quem in corpore meo membrum posui». Un texto de contenido
similar, aunque sin mencionar la adopcion, es este otro: « Fecit de captivis redemptos, de
redemptis servos, de servis fratres, de fratribus membra» (S.313H [Morin 2],1 MA 1,594).

25 De todos modos, san Agustin prefiere servirse del verbo «hacer» que de «adoptar»
con referencia a los hermanos (cf. s. 103,2 PL 38,513;107,9 PL 38,631; 161,6 PL 38,881; 260
D [Guelf. 18],2 MA 1,500; en. Ps. 34,1,15 CCL 38,311; 66,9 CCL 39,867, c. adu. Leg. 2,37 CCL
49,122; Io. eu. tr. 2,13 CCL 36,17, 8,10 CCL 36,88, etc.). Por otra parte, es el mismo verbo
utilizado en Jn 1,12, en relacién con la filiaciéon adoptiva por parte de Dios.



272 PIO DE LUIS VIZCAINO
b) §.103,2

El sermon del que esta tomado este texto versa sobre la escena evan-
gélica en la que Maria escucha atenta las palabras de Jesus, mientras su
hermana Marta se desvive sirviéndole a él y a los discipulos que lo acom-
paiian. El predicador entiende que el prestarse Jesus a que lo alimenta-
ra Marta fue una condescendencia para con ella. No obedecia a ninguna
necesidad, pues podian haberle servido los dngeles como en el desierto
(cf. Mt 4,11). Lo considera un caso similar al del profeta Elias, al que,
habiendo sido alimentado antes por un cuervo, Dios envié a una viuda
para que lo alimentase ella (1 Re 17,9.6), con el objetivo de premiarla
por el servicio que prestaba a su enviado. En ese contexto de acogida, el
predicador trae a colacion el prélogo del evangelio de san Juan en que el
evangelista afirma que los suyos no lo recibieron cuando vino a su casa,
pero que a cuantos lo recibieron les otorgé el poder hacerse hijos de Dios
(Jn 1,11-12), adoptando a siervos y haciéndolos hermanos, rescatando a
cautivos y haciéndolos coherederos (Rom 8,17)»%.

La udltima frase plantea el problema de saber quién es el sujeto de
adoptans, si quien adopta es Dios (Padre) o Jesucristo. Lo razonable
—porque asi lo pide el texto— es pensar en un mismo sujeto para «otorgd»
y para «adoptando», que seria Jesucristo. El habria adoptado a siervos su-
yos haciéndolos hermanos, siendo fundamento de la fraternidad la reden-
cioén, no la encarnacién. Pensar que el Padre haya sido el adoptante seria
un despropdésito porque supondria que siervos suyos acabaran siendo sus
hermanos. Tampoco aqui usa san Agustin el verbo adoptar en su preciso
significado juridico de adoptar a alguien como hijo.

¢) S. 265 F (= Lambot 25),2.3
En el texto el predicador afirma que los fieles tienen a Dios por Padre

en el cielo, aunque de forma distinta a como lo tiene Jesucristo; a conti-
nuacién de lo cual afiade: «Cristo, el hijo tnico sin pecado, nos adoptd

26 S.103,2 PL 38,613: «... sed quotquot receperunt eum, dedit eis potestatem filios dei
fieri (Jn 1,11-12); adoptans servos et fratres faciens;redimens captivos et faciens coheredes».
Textos similares, referidos a Jesucristo, pero sin mencionar la adopcioén, en s. 260 D (Guelf
18),2 MA 1,500, 335 I (Lambot 27),5 RB 62,107. Cf. M. DUJARIER 2016: 627-629.



(ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 273

(adoptauit nos)»*'. La afirmacion, categorica, de que fue Jesucristo quien
nos adoptd no puede ser mas nitida. ;Cudl es el término de la adopcion:
la filiacion o la fraternidad; nos adoptd como hijos o como hermanos, de
la que son ejemplo textos citados previamente? Y, si como hijos, ;suyos o
del Padre? Lo que precede inmediatamente, al contraponer la condicién
de hijo de Dios de Jesucristo a la del fiel cristiano, no deja duda de que se
trata de una adopcion como hijos. Ello a pesar de que el contexto pone de
relieve la relacion de fraternidad entre Cristo y el cristiano. Pero, aunque
a proposito de la Ascension del Sefor, recuerda que Jesucristo mandé a la
Magdalena que anunciase «a mis hermanos», el énfasis estd en el anuncio
mismo: Subiré a mi Dios y a vuestro Dios, a mi Padre y a vuestro Padre»
(Jn 20,17), que muestra la diferencia entre la filiacién divina de Jesucristo
y de la del cristiano. Como es frecuente en €%, el santo advierte que el
Sefior no dijo «subo a nuestro Padre», ni «subo a nuestro Dios» sino a mi
Padre y a vuestro Padre, a mi Dios y a vuestro Dios sefialando que se sirve
del mi porque €l es el Hijo tnico, y del vuestro, porque «vosotros habéis
sido adoptados por medio de mi [Jesucristo]» ?. Resulta claro, pues, que
quien «nos adopté» fue el Padre, quedando excluida la adopcién filial por
parte de Jesucristo, ya sea para si, ya para el Padre. Su funcién queda re-
ducida a la de ser mediador de la adopcién paterna.

d) Io. eu. tr.2,13

En este texto el exégeta de Hipona recurre también a Jn 1,12 y expo-
ne que «a su mismo hijo tnico, al que habia engendrado y mediante el cual

27 8. 265 F [Lambot 25],2 PLS 2,829: «... habemus patrem in caelis, sed aliter Christus,
quia ille sine peccato unicus nos adoptauit».

28 Cf. fid. et symb. 18 CSEL 41,22; [o. eu. tr. 21,3 CCL 36,213; 121,3 CCL 36,666;s. 246,5
SC 116,302;s. 341 [Dolbeau 22],18 Vingt-six sermons 569; etc.

2 El texto menciona primero a los «adoptados por mi [Jesucristo] (adoptati per me)»;
luego indica que €l nos «adoptd» (adoptauit). Dujarier interpreta: «C’est donc notre adop-
tion en fraternité par le Christ qui nous permet d’¢ etre adoptés en filiation par le Pere”
(Dujarier 216: 621-622). Asume, pues, dos adopciones distintas: primero Jesucristo adopté
hombres como hermanos y luego el Padre adopté como hijos suyos a los adoptados por
Cristo como hermanos. El adoptavit no acaba en fraternidad con Cristo, sino en filiacion
respecto del Padre.



274 PIO DE LUIS VIZCAINO

habia creado todo, (Dios) lo envié a este mundo, para que no estuviese
solo, sino que tuviera hermanos adoptados™.

Adoptados, ;por quién? ;Quién es el sujeto paciente del participio
pasivo adoptatos? El tenor literal de la frase admite la posibilidad de que
sea tanto Jesucristo como el Padre. Si se asume que el sujeto de Jesucristo,
se entenderia de este otro modo: «para que (Jesucristo) tuviera como her-
manos a los adoptados por él como tales»; pero, si se asume que el sujeto
es el Padre, se entenderia de este modo: «para que (el Hijo) no estuviera
solo, sino que tuviera como hermanos a los adoptados (como hijos) por
el Padre», esto es, para que pasase de Unigénito a Primogénito. Esta es
la opcidn que reclama la continuacion del texto que habla de la adopcion
por parte del Padre, por la gracia de Jesucristo mismo™.

d) Ep. 140,11

Segun Gal 4,4-5, Dios envié a su Hijo nacido bajo la ley para rescatar
a los que se hallaban bajo la ley, para que recibiéramos la adopcién. A pro-
posito del texto, el telogo Agustin pone de relieve la distincion entre la
gracia de la adopcién vy la filiacién del Hijo de Dios enviado: Hijo no por
adopcidn, sino por generacién desde la eternidad. Segin el obispo de Hi-
pona, el Hijo de Dios fue enviado al mundo con el objetivo de que, parti-
cipando de nuestra naturaleza humana, adoptase hijos de hombre (adop-
taret filios hominis) para que también ellos participaran de su naturaleza®.

30 Jo. eu. tr.2,13 CCL 36,17: «... misit in hunc mundum, ut non esset unus, sed fratres
haberet adoptatos».

31 Ibid.: «Non enim nos nati sumus de Deo, quomodo ille unigenitus, sed adoptati per
gratiam ipsius» (No hemos nacido de Dios como el Unigénito, sino que hemos sido adop-
tados por gracia de Jesucristo mismo). Comparar con este otro texto: «... qui cum haberet
unicum, noluit illum esse unum; sed ut fratres haberet, adoptauit illi, qui cum illo posside-
rent uitam aeternam» (Ep. lo. tr. 8,14 PL 35,2044). Esto es: «[Dios] teniendo un Hijo tnico,
no quiso que él fuera el tnico, sino que adoptd hijos para él, a fin de que tuviera hermanos».

32 Ep. 140,11 CSEL 44,16: «... ut adoptionem filiorum reciperemus [Gal 4,5], ut uideli-
cet huius gratiam beneficii discerneret ab illa filii natura, qui missus est filius non adoptione
factus sed semper genitus filius, ut participata natura filiorum hominum ad participandam
etiam suam naturam adoptaret filios hominum. quapropter etiam cum dixisset: dedit eis
potestatem filios dei fieri [Io 1,12], modumque adiunxisset, ne carnalis intellegeretur nati-
uitas...».



(ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 275

Punto de partida es Gal 4,5 que habla de la adopcién filial del fiel
por parte de Dios; ademds, en la continuacién del texto el santo remite
también a Jn 1,12 que se refiere igualmente a esa misma adopcion filial. La
novedad estd en que aqui se presenta a Jesucristo adoptando no ya como
hermanos, sino como hijos. Esto produce extrafieza porque el adoptado
por Jesucristo lo es también por Dios Padre como indican las referencias
a Gal4,5yalJn 1,12. Una interpretacion ajustada a la praxis de san Agus-
tin y a la verdad de la fe pasaria por aceptar que el santo piensa en una
adopcion por Jesucristo, pero entendiéndola en el sentido de que él es
mediador de la adopcién por parte del Padre o que realiza una adopcion
vicaria: quien adopta es Jesucristo, mas para su Padre.

f) Io. eu. tr. 75,1

El texto ya fue comentado antes a propésito de los hijos del esposo
(Mt 9,15). Entonces indicamos que la promesa de Jesucristo de no dejar
huérfanos a sus discipulos (Jn 14,18), la interpreta el santo en el sentido de
que «el Hijo de Dios ha adoptado hijos para su Padre»®.

Ahora bien, si con su adopcién Jesucristo obtuvo que fuéramos hi-
jos de su mismo Padre, en ltima instancia, quien adopta es el Padre, no
él. Estariamos ante una especie de adopcién vicaria, como ya indicamos
antes.

2. La adopcion por parte de Jesucristo: Adopcion como hermanos,
o adopcién como hijos

En su predicacién, san Agustin muestra un cierto desprecio por la
meticulosidad de los gramadticos en relacion con la fidelidad a sus nor-
mas. Mds importante considera hacerse entender por sus oyentes*. Si la
misma Escritura utiliza con frecuencia un lenguaje inapropiado (abusione
uerbi), él no tiene reparos en seguir su proceder. Como ejemplo puede

3 Jo. eu. tr.75,1 CCL 36,515: «... suo Patri adoptauerit filios...».

34 8. 37,14 PL 38,228; 46,28 PL 38,286; en. Ps. 36,3,6 CCL 38,371; Io. eu. tr. 2,14; CCL
36,18.



276 PIO DE LUIS VIZCAINO

bastar la ampliacién del concepto de adopcidn respecto de su uso legal.
Si especialmente san Pablo se sirve del término para expresar las rela-
ciones entre Dios y el hombre —padre e hijo—, el obispo de Hipona le
da mayor amplitud al usarlo para indicar la relacion entre Jesucristo y el
cristiano —hermano y hermano—. Junto a la adopcién como hijos recurre
también a la adopciéon como hermanos.

Esa misma libertad manifiesta cuando atribuye a Jesucristo la adop-
cién filial que propiamente corresponde al Padre. El tiene sus argumentos.
Uno se funda en la voluntad. En Jo. eu. tr. 75,1 sostiene que «el Hijo de
Dios ha querido que, por gracia, tengamos como Padre al mismo que es
Padre suyo por naturaleza»®. Quien adopté fue el Padre, si, pero la de-
cision surgié de la voluntad de Hijo o, mejor, también de la voluntad de
Hijo, aunque aqui solo menciona esta. En este caso la autoria no la funda-
ria la ejecucion sino la decision de ejecutarla.

En segundo argumento es el de la mediacion de Cristo en la adop-
cién filial por el Padre. En el s. 265F el predicador expone que, si Jesu-
cristo pudo hablar de mi Dios y vuestro Dios, de mi Padre y vuestro Padre
se debe a que los fieles fueron adoptados por medio de él (per me)*, no
por él (a me). El mismo indica que, al hablar asi, Jesucristo solo pretendia
establecer una distincion, no una separacion, entre la filiacion natural y la
filiacién adoptiva, pues a Dios lo tenemos como Padre en el cielo, aunque
de forma distinta a como lo tiene Jesucristo, su Hijo natural. Del texto
resulta que el santo sabia bien que no tenia sentido su afirmacién de que
Jesucristo «nos adoptd», es decir, sostener que Jesucristo adopté como
hijos suyos a los discipulos, hijos de Dios; por ello puso el remiendo de la
mediacion de Jesucristo (per me) en la adopcion por el Padre. En lo. eu.
tr.21,3 el predicador vuelve sobre la diferencia entre la filiacion divina de
Jesucristo y la del fiel cristiano, y seiiala: «El es Hijo del Padre y coeterno
con ¢él; nosotros, en cambio, hemos sido hechos mediante el Hijo, adopta-

35 Cf. M. E. BERROUARD, 1983:332,n.6.

36 La misma idea la expone el santo, aunque hablando directamente de la adopciéon
por parte del Padre: Dios adopt6 a los miembros de su hijo unigénito por medio de él (per
eum) (lo. eu. tr. 110,5). En s. 263 A ( Mai 98),2. Un poco mds adelante, sin mencionar la pa-
labra adopcién pero si el hecho, en vez de medio, habla de causa: “El [es] hijo de Dios por
causa nuestra, nosotros hijos de Dios por causa de él (propter ipsum).



(ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 277

dos mediante su Hijo tnico (per Unicum)»>. La funcién de Jesucristo en
la adopcion es la de mediacion (per), distinguiendo aqui su mediaciéon en
la creacion —efectuada mediante él en cuanto Hijo (per Filium)— de su
mediacion en la filiacion —realizada mediante €l en cuanto Hijo tnico
(per Unicum)—,como queriendo dar a entender que el amor requerido es
mayor precisamente porque le obliga a compartir la herencia®. Al sefialar
asi la mediacion, quiza quiere indicar algo mds: que el hombre es adop-
tado en la medida en que estd unido al Hijo tinico. En la misma linea, el
tedlogo Agustin reprocha a Julidn de Eclana que, por una parte, defienda
que los hombres tengan que ser adoptados por medio del Salvador (per
Salvatorem) y, por otra, niegue que necesiten salvacion®.

Pero el santo no siempre recurre a esta formulacion personalizada
—«por mi», «por medio de mi»—. En /o. eu. tr. 2,13, a propdsito de Jn 1,12
—les otorgé poder ser hijos de Dios— valora como manifestacion grande
de benevolencia y misericordia que Dios enviara su Hijo al mundo para
que no estuviese solo, sino que tuviera hermanos adoptados (fratres ha-
beret adoptatos). Como ya indicamos, a pesar de lo que pudiera sugerir el
tenor del texto, quien adopta no es Jesucristo, sino el Padre por la gracia
de Jesucristo (per gratiam ipsius)®.

3. La obra del mediador de la adopcion

Para comprender la légica teolégica que subyace a la mediacién de
Jesucristo respecto de la adopcion por el Padre, procede partir de sus pa-
labras en Jn 17,23: Y los has amado a ellos como también me has amado

37 Jo. eu. tr. 21,3 CCL 36,213: «ille enim filius aequalis Patri, ille aeternus cum Patre,
Patrique coaeternus; nos autem facti per filium, adoptati per unicum».

38 Este particular aparece bastante claro en el mismo pasaje, en que habla de padres
contentos por tener un hijo solo para dejarselo todo a €l, o por temor a que, si tienen més,
tengan que mendigar (s. 57,2). En en. Ps. 49,2 CCL 38,575-576 repite la misma idea: «Tan
gran amor habia en aquel heredero, que quiso tener coherederos. ;Qué hombre avaro quie-
re tener coherederos? Y si encontramos a alguien que quiera tenerlos, al dividir con ellos la
herencia, ¢l tiene menos que si la poseyese €l solo».

39 C. [ul. imp. 5,9 PL 45,1439.

40 Cf.n.20. Lo cual no impide que otras veces hable de la gracia de Dios Padre: Huius
familia facti sumus, in huius familia adoptati sumus, huius filii non nostris meritis, sed ipsius
gratia sumus (s. 177,2: SPM 1,65). El ipsius se refiere aqui al Padre.



278 PIO DE LUIS VIZCAINO

a mi. El santo las comenta en estos términos: «Ciertamente el Padre nos
ama en el Hijo porque en él mismo nos eligi6 antes de la constitucién del
mundo (Ef 1,4). En efecto, el Padre que ama a su Hijo tnico en realidad
ama también a sus miembros, que él adoptd para integrarlos en él (in
eum), por medio de él (per eum)... El, que ama al Hijo, no podia no amar
a sus miembros, ni tiene otro motivo para amarlos que no sea el amor a
él»*. Como el eum se refiere al Hijo Unico, la interpretacién que cabe
dar es esta: Dios Padre adopt6 a los miembros de su Hijo para integrarlos
en ¢l por medio de él. Esta claro que quien los adopta es Dios Padre. De
hecho, si una relacion de filiacion se fundamenta sobre una relacion de
amor, Dios tenia que darse una razén para amar al hombre que le habia
desobedecido y dado la espalda en el Paraiso.

La idea de Dios de incorporar a los hombres a su Hijo en calidad
de miembros tenia como objetivo —repetimos— la voluntad de darse un
fundamento para amarlos. A ese objetivo responde antes que nada la en-
carnacion. La encarnacion hacia de Jesucristo un hermano de los hom-
bres, que no hubieran podido recibir la fraternidad en Dios con él, si €l
no hubiera querido antes compartir fraternidad humana con ellos*. Gra-
cias a su encarnacion, Jesucristo puede acoger al hombre como hermano
suyo y conducirlo a su Padre —por generacién eterna— y su Dios —por
la encarnacién—, también Padre del fiel cristiano —por la adopcién— y
Dios suyo —por la creacion—*. La fraternidad de Jesucristo con los hijos
adoptivos de Dios es, pues, doble: una fraternidad natural hace posible la
adopcion y la adopcién hace posible la fraternidad especificamente cris-

4 Jo. eu. tr.110,5 CCL 36,625. Cf. también Jo. eu. tr. 111,6 CCL 36,625-626.

42 En en. Ps. 102,22 CCL 40,1470 leemos: «Por tanto, como el Padre conocia nuestra
masa, esto es, que somos heno y que podemos florecer por un tiempo, nos envié a su Pala-
bra y su Palabra que permanece por siempre hizo un hermano del heno que no permanece
para siempre. Al que por naturaleza es su Hijo tinico, nacido de su sustancia, lo hizo herma-
no de tantos hermanos al adoptarlos (fratrem tot fratribus adoptatis fecit). No te extraiie ser
participe de su eternidad, habiéndose hecho €l antes participe de tu heno». Aqui el predi-
cador nuestra la doble relacién de fraternidad entre Cristo y los hombres —los fieles—. La
fraternidad en el nivel humano: «La Palabra que permanece para siempre hizo un hermano
del heno que no permanece para siempre» —el sujeto es la Palabra—; la fraternidad en el
nivel divino: «Al que por naturaleza es su Hijo tnico, (Dios) lo hizo hermano de muchos
hermanos al adoptarlos» —el sujeto es Dios—.

43 Cf. M. DUJARIER, 2016: 621.



¢ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 279

tiana. La fraternidad con Cristo acaba en adopcién filial respecto del Pa-
dre*. Primero Jesucristo participa de la condicion humana mediante la
encarnacion; luego el hombre participa de la condicién divina mediante la
adopcion®. De esta adopcion divina fue mediador Jesucristo, puesto que
«el tdnico Hijo de Dios procurd (fecit) a Dios muchos hijos (adoptivos),
adquiriéndose hermanos con su sangre»*. Los fieles son hijos de Dios en
cuanto hermanos de Cristo que poseen con €l la herencia que es Dios mis-
mo. La adopcién por Dios es inseparable de la redencién y la «adopcion»
como hermanos por Cristo. Esta redencién previa por parte de Jesucristo
era necesaria porque la condicién humana se habia vuelto pecadora, obs-
taculo para la adopcion. De ahi que el santo sostenga que el Hijo tnico
vino al mundo a eliminar los pecados en que el hombre se hallaba enreda-
do y que impedian su adopcién por Dios*. Es lo que aparece en algunos
de los textos en que el santo habla de la obra adoptiva de Jesucristo®.
Volvamos al texto ya citado del s. 107. El predicador resume en él la
obra de Jesucristo sobre un siervo de estas tres maneras: estando cautivo
le otorgd la libertad; de siervo que era le hizo hermano por via de adop-
cién vy lo integré6 como miembro en su cuerpo. Se trata de un recorrido
que en otro texto detalla algo mds: a los que hallé malos, los hizo bue-
nos, esto es, a los que hall6 en cautividad los rescato; a los que rescatd

44 «C’est donc bien notre adoption en fraternité par le Christ qui nous permet d’étre
adoptés en filiation par le Pere» (DUJARIER, 2016, 622).

45 Cons. eu. 2,6 CSEL 43/1,86: «fue enviado... a fin de que, participando por amor
de nuestra mortalidad, nos hiciese participes de su divinidad por medio de la adopcion
(per adoptionem)». El texto no cabe entenderlo en el sentido de una adopcién por parte
de Jesucristo, sino de la adopciodn filial por parte del Padre, pues la prueba con Gél 4,4-5.

46 §.171,5 PL 38,935: «Mortuus est pro nobis Unicus, ne remaneret unus. Noluit esse
unus, qui mortuus est unus. Multos enim filios Dei fecit unicus Filius Dei. Emit sibi fratres
sanguine suo» (El Hijo tnico, para no seguir siendo tinico, murié por nosotros. No quiso ser
unico quien muri6 siendo tnico. Con su sangre se adquirié hermanos). «Se adquirié»: en el
sentido de que a la adopcidén por parte de Dios, precedi6 la redencidn, obra suya.

47 Cf. lo. eu. tr.2,13 CCL 36,17-18.

4 Pero en el santo encontramos también el enfoque inverso: junto a la via que va
de la fraternidad con Cristo a la adopcién como hijos por Dios, contempla otra que va de
la adopcion filial por Dios a la fraternidad con Cristo: «por ello nos adopt6 (Dios) para
hacernos hermanos de Cristo a tono con su condicién» (c. Faust. 3,3 CSEL 25/1,264; tam-
bién ep. Io. tr. 8,14 PL 352044; c. Sec.5 CSEL 25/2,912).



280 PIO DE LUIS VIZCAINO

los convirtié en siervos; a los que hizo siervos los convirtié en hermanos;
a los que habia hecho hermanos los convirtié6 en miembros*. Respecto
del texto anterior, falta la adopcién como hermanos®. Uniendo ambos
textos, las etapas por las que pasa el hombre son estas: cautivo, siervo,
libre, adoptado, hermano, miembro. La adopcién del hombre por parte
de Dios seguiria l6gicamente, aunque cronoldgicamente sea simultdnea,
a su «adopciéon» como hermano por Jesucristo, que le convierte también
en miembro suyo. La adopcidn divina tiene una «prehistoria» que es obra
de Jesucristo, «prehistoria» que da razén del per me —funcién mediadora
de Jesucristo, consistente en haber «adoptado» al hombre como hermano,
que posibilité el acto de la adopcién por parte de Dios—. En resumidas
cuentas, a la «adopcién» como hermano de un hermano (por Jesucristo)
seguiria la adopcion del hermano como hijo (por el Padre).

IV. Conclusion

Diversos textos del obispo de Hipona presentan, de forma circuns-
tancial, a Jesucristo como adoptante, pero solo algunos de ellos se refieren
a una adopcién del hombre como hijo suyo. En categorias propiamente
juridicas se trata de una redundancia, dado que nadie adopta a otro que
no sea como hijo. La extrafieza no la suscita la expresion en si, sino la rea-
lidad cristiana, dmbito en que se colocan los textos examinados. De hecho,
la fe cristiana no conoce otra paternidad que la del Padre (cf. Mt 23.8), 1o
cual implica que Jesucristo no puede adoptar porque eso le convertiria en
padre de los adoptados, que simultdneamente tienen también a Dios por
padre. Es cierto que no faltan en la obra del santo algunos pasajes que
presentan a Jesucristo como padre, pero son textos fruto de la polémica
con los donatistas en la que la cuestion es la herencia, no la adopcién. Es
cierto también —y esto es mds importante— que los sindpticos hablan
de hijos del esposo, esto es, de Jesucristo (cf. Mt 9,15; Mc 2,19-20 y Lc 5,

49 S.313H (Morin 2),1 MA 1,594. Cf. M. DUJARIER, 2016: 624ss.

50 Els. 103,2 PL 38,613, a su vez, resume ese recorrido en dos frases paralelas que se-
fialan acciones simultdneas: Jesucristo, al adoptar a siervos, los convirtié en hermanos suyos
y al redimir a cautivos, los convirtié en sus coherederos.



(ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 281

38-39). Pero el santo que en este contexto rehidsa hablar de su adopcién
por Jesucristo y de presentarlo a él como padre, considera que esa filiacion
tiene un fundamento «natural»-espiritual, en cuanto nacidos de la Esposa/
mujer —la Iglesia— y del Esposo.

Por otra parte, el mismo contexto de algunos pasajes que presentan
de forma absoluta a Jesucristo como adoptante de hijos aclara lo que el
santo quiere indicar con el empleo de ese verbo: que Jesucristo es media-
dor de la adopcion cuyo sujeto activo es el Padre. Quien adopta a los fieles
como hijos es el Padre, segtin profesa la fe cristiana, pero lo hace «por
mi», «por medio de mi», «<por mi, el Hijo inico», es decir, por Jesucristo; o
también, por «su» gracia, habitualmente de Jesucristo.

El concepto de adopcién de que hace uso el obispo de Hipona en los
textos examinados, que tienen a Jesucristo por sujeto activo de la misma,
no se ajusta al utilizado por los juristas. Baste indicar que en algunos de
ellos habla de adoptar como hermanos, no como hijos, y que en otros —
como hemos repetido— considera sujeto adoptante a quien es solo me-
diador de la adopcion. El hecho hay que verlo como una licencia que se
toma quien sabe que se estd dirigiendo a una comunidad de fieles y no
a un grupo de alumnos de derecho, o a un foro en el contexto de una
causa legal. Esa licencia tiene varias facetas. Una es lingiiistica, que con-
siste en una elipsis: omitir unas veces —creando asi un problema— lo que
otras veces afirma explicitamente —eliminando todo problema—. Otra
es técnica: el taquigrafo se habria tomado libertades para poder seguir al
autor que dictaba o al predicador, suprimiendo algo que no consideraba
necesario para la comprension del discurso —aunque de ello no podamos
aducir prueba alguna—. Una tercera es teoldgica: la fe aligera el lengua-
je favoreciendo las braquilogias: hablando a cristianos, conocedores en
mayor o menor grado de los contenidos de la fe cristiana, y posiblemente
condicionado por el tiempo, el obispo no necesitaba entrar en todos los
detalles. Una cuarta tiene que ver con el oportunismo, esto es, aprovechar
la ocasién para poner de relieve algo que interesaba particularmente al
santo: la importancia del medio o mediador, que, a veces, es tan necesario
que resulta razonable asignarle lo que otro hizo por medio de él. En el
caso de la adopcion por Dios Padre, la mediacion de Jesucristo constituye
su condicion de posibilidad. Habiéndose alejado el hombre de Dios por el
pecado y habiéndose convertido en cautivo del Maligno, el Hijo de Dios,
se encarnd y se hizo hermano de los hombres. Era el primer paso de un



282 PIO DE LUIS VIZCAINO

acercamiento; el segundo consistié en rescatarlos del poder del quien los
tenia cautivos. Al derramar su sangre por ellos, ya hermanos suyos por su
propia condicién humana, los libré de las cadenas del pecado en que se
hallaban enredados, los «adopté» como hermanos con nueva fraternidad
que llevaba consigo la adopcién como hijos por el Padre, pasando asi él
de Unigénito a Primogénito™. Con expresién impropia, san Agustin ma-
nifiesta que la obra de Jesucristo a favor de los hombres fue tan decisiva
para su adopcién divina que no duda en considerarla y designarla en al-
gunos textos directamente como «adopcién». Todo ello, sin olvidar que el
santo puede atribuir al Hijo la adopcién llevada a cabo por el Padre por
considerarla obra de su voluntad o también de su voluntad. En definiti-
va, si en relacion con la existencia de una obra cabe hablar de decision,
ejecucion y medio, la adopcidn es, sin duda, del Padre, pero el obispo de
Hipona se permite atribuirla al Hijo no porque €1 haya adoptado a nadie
como hijo, sino porque suya fue también la decisién de llevarla a cabo y él
mismo fue el mediador que de hecho la posibilité.

Para concluir, llama la atencién que el obispo de Hipona no haya
mencionado en ninguno de los textos analizados al Espiritu Santo al que
san Pablo vincula tan estrechamente con la adopcién.

Bibliografia

ANOz, JOSE (2002). «El Padre en la predicacion agustiniana» (2002), en
Augustinus 47,5-39.

ARIAS RAMOS, J. — ARIAS BONET, J. A. (1979). Derecho romano. I1. Obli-
gaciones-Familia-Sucesiones. Madrid, Revista de derecho privado.

B.-Z.ScH (1978*%). «Adoption»: Encyklopaedia Judaica. Jerusalén 2, 298-
302.

BERROUARD, M. F. (Ed. 1983). Saint Augustin. Homélies sur I’évangile de
Saint Jean. LV-LXXIV. Paris: Institut des Etudes Agustiniennes.

BONAFONTE, P. (1963). Corso di diritto romano. I. Diritto di famiglia, Milan.

50 Exp. Gal. 30 CSEL 84,96;s.171,5 PL 38,395.



(ADOPTADOS POR JESUCRISTO? EXAMEN DE TEXTOS AGUSTINIANOS 283

DUJARIER, MICHEL (2016). Eglise-Fraternité. L’écclésiologie du Christ-
Frére aux huit premiers siécles. Tome II. L’Eglise est «ftaternité en
Christ». Paris: Les éditions du Cerf.

Luis Vizcaino, Pio DE (1980). «La Sagrada Escritura como “testamento”
de Dios en la obra antidonatista de san Agustin»: Estudio Agustinia-
no 15:3-37.

Luis VizcaiNo, Pio DE (1982). «“Videte iura adoptionis” (S. 51,16-26).
Notas sobre la adopcion en san Agustin». Estudio Agustiniano 27:
349-388.

Luis VizcaiNno, Pio DE (1992). «Adopcidon», en OCSA XXIX,
679-680, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos.

SEBASTIAN, JAIME (2000). «La filiacién en san Agustin a través de su con-
cepto de adoptio», En José Luis Illanes y otros (ed.), El Dios Padre
de nuestro Sefior Jesucristo. XX Simposio internacional de teologia de
la Universidad de Navarra. Pamplona: Servicio de Publicaciones de la
Universidad de Navarra.

VOLTERRA, E. (1961). Istituzioni di diritto romano. Roma.

WATSON, A. (1967). The Law of the Persons in the later Roman Republic.
Oxford

WENGER A. — DEKE, L. (1950), «Adoption», en Reallexikon fiir Antike
und Christentum. Stuttgart 1:99-107.

ZEDDA, S1Lv1O (1952). L’adozione a figli di Dio e lo Spirito Santo. Storia
dell’interpretazione e teologia mistica di Gal 4,6. Roma: Pontificio
Istituto Biblico.






