
 
 

Cien años (1925-2025)  
de la Exposición Vaticana de Misiones.  

La presencia agustiniana 
 

 

POR 

BLAS SIERRA DE LA CALLE, OSA 

 

 

Resumen 

En esta investigación se presenta la Exposición Vaticana de 
las Misiones de 1925 y, de modo especial, la presencia que tuvo 
la Orden de San Agustín en sus varias secciones –historia de las 
misiones, vida de mártires y santos misioneros, etnografía, bi-
bliografía misional, estadística, Filipinas–, y, particularmente, las 
obras de arte y etnología de las secciones de China, y Amazonía 
Peruana. Seguidamente, se pasa a estudiar la creación del Museo 
Misionero Etnológico del Vaticano, la contribución de los agus-
tinos con las obras donadas a los fondos del mismo, la evolución 
de dicha institución, actualmente denominada Museo Anima 
Mundi. Finalmente se realiza un intento de localización de las 
obras donadas por la Orden de San Agustín. Se completa el 
texto con 84 ilustraciones, gran parte de ellas en color. 

Palabras clave: Exposición Vaticana Misiones 1925; Agus-
tinos; obras de China, Amazonía, Filipinas. Museo Misionero Et-
nológico; Museo Anima Mundi. 

 

Summary 

This research presents the 1925 Vatican Mission Exposition, 
and specially the presence of the Augustinian Order in several 
sections –history of the missions, life of martyrs and holy 

Arch Ag 109 (2025) 343-504



missionaries, ethnography, bibliography of the missions, stat-
istics– and specially the works of art and ethnology from China 
and the Peruvian Amazon. After this study the creation of the 
Vatican Ethnological Museum, and the contribution of the Au-
gustinians with the works of art donated, the evolution of the in-
stitution, now denominated Anima Mundi Museum. Finally, it’s 
realized an intent to find the actual situation of the works of art 
donated by the Augustinians. The text is completed with 84 pho-
tos in black and white and in colour. 

Keywords: The 1925 Vatican Mission Exposition; presence 
of the Augustinian Order in several sections; works of art from 
China and the Peruvian Amazon; Vatican Ethnological Museum; 
Anima Mundi Museum. 

 

 

En la segunda mitad del siglo XIX y principios del siglo XX, las ex-
posiciones universales fueron uno de los acontecimientos culturales más 
destacados, a través de los cuales varios países mostraban los múltiples 
adelantos que se iban realizando en distintos campos de la ciencia, la in-
dustria, la antropología, el arte y otros campos del saber. Constituyeron 
grandes escaparates de propaganda tanto para los países organizadores y 
las ciudades donde tuvieron lugar, como para los pueblos y culturas en 
ellas representados. Entre otras cabe citar: Londres 1851, 1862; París 1878, 
1889; Filadelfia 1876; Ámsterdam 1883; Barcelona 1888; Chicago 1893; 
Bruselas 1897; Turín 1898 y St. Louis, Missouri 1904.1 

La Iglesia Católica, –dada su presencia evangelizadora en los cinco 
continentes, gracias a la tarea misionera de las distintas Órdenes, congre-
gaciones religiosas e institutos misionales–, creyó oportuno unirse a este 
tipo de iniciativas y organizar también una gran exposición universal –con 
ocasión del Año Santo de 1925–, que diese a conocer la labor evangeliza-
dora, cultural, científica, educativa, artística y social de los católicos entre 
todos los pueblos del mundo. 

 

1  VIERA, Manuel, El imaginario español en las Exposiciones Universales del siglo XIX. 
Exotismo y modernidad, Ediciones Cátedra, Madrid 2020.

344                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 2



I.- LA EXPOSICIÓN VATICANA DE LAS MISIONES DE 1925 

Hace cien años, el 21 de diciembre de 1924 se inauguraba en el “Cor-
tile della Pigna” de los Museos Vaticanos de Roma, la Exposición Vaticana 
de las Misiones, que se prolongaría a lo largo de todo el año 1925 y sería 
clausurada el 10 de enero de 1926. Se trataba de la mayor y más impor-
tante exposición misional organizada por la Iglesia Católica o por cual-
quier otra institución o confesión religiosa. (Ilustración 1) 

No era la primera vez que desde el papado se promovían este tipo 
de iniciativas. Ya en 1888, bajo el pontificado de León XIII, se había rea-
lizado una magna exposición en la que se exponía, por una parte arte sacro 
y por otra arte misional.2 

1.- El papa Pío XI, gran promotor 

La iniciativa para la celebración surgió de un deseo personal del papa 
Pío XI, a quien se le suele denominar como El Papa de las misiones por el 
impulso decisivo que dio a las mismas. De hecho, él hizo Pontificias las 
Obras Misionales en 1922. (Ilustración 2) 

Desde ese momento las Obras Misionales Pontificias han sido consi-
deradas como el órgano oficial de las Santa Sede para promover la oración 
por la actividad misionera, y recoger limosnas de los fieles y repartirlas 
equitativamente entre todas las misiones, convirtiéndose en el instrumento 
privilegiado, primordial y oficial de la cooperación misionera de la Igle-
sia. 

A él se debe la instauración, en 1926, del Domingo Mundial de las 
Misiones o DOMUND, que se celebra cada año en la Iglesia universal el pe-
núltimo domingo de octubre. Desde entonces el DOMUND contribuye de 
manera especial a la formación de la conciencia misionera de todo el pue-
blo de Dios, al cultivo de la vocación misionera y al progresivo aumento 
de la cooperación espiritual y material.3 

2  La Exposición Vaticana Ilustrada 1 (1887-1888) 44.
3  Pío XI (1857-1939), fue hijo de Francesco Ratti y Teresa Galli, y al nacer le dieron el 

nombre de Achile. Tras estudiar en los seminarios de Seveso, Monza, Milán y en el Lombardo 
de Roma, se doctoró en Teología en la Universidad de La Sapienza de Roma, en Derecho 
Canónico en la Pontificia Universidad Gregoriana y en Filosofía en el Angelicum ambas de 

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               3453



El 23 de abril de 1923 el Papa Pío XI encargó oficialmente al cardenal 
Willem van Rossum, Prefecto de la Congregación de Propaganda Fide, el 
poner en marcha el proyecto. Seis días después, el 29 de abril, desde la 
Sacra Congregatio de Propaganda Fide se enviaba a todas las Órdenes re-
ligiosas e institutos de misiones una circular, pidiendo su colaboración e 
indicando el método a seguir para llevar a cabo esta gran empresa. Este 
documento fue acogido con gran entusiasmo de forma unánime. 

En primer lugar, se pedía que era necesario designar a una persona 
competente, activa y devota de la causa de las misiones. Ella debería ac-
tuar de intermediaria entre las misiones de cada Orden o instituto y el 
Comité organizador de la exposición. Al mismo tiempo a ella le corres-
pondería ponerse en contacto con los vicarios, prefectos apostólicos y su-
periores de las misiones pertenecientes a cada instituto solicitándoles las 
obras a enviar al Vaticano. 

En segundo lugar, se solicitaba que cada Orden, congregación o ins-
tituto misionero informase al Comité organizador, antes de finales del mes 
de octubre de 1923, sobre el espacio aproximado que pensaba sería nece-
sario para exponer las obras enviadas por sus respectivas misiones. 

Seguidamente, se pasaba a informar que la exposición estaría distri-
buida en cinco secciones, correspondientes a las cinco partes del mundo: Eu-
ropa, Asia, África, América y Oceanía. Se añadía que existiría una sección 
central de carácter científico destinada a dar a conocer el estado actual de la 
evangelización en el mundo, el sucesivo progreso de las misiones, en la que 
se expondrían cartas geográficas, diagramas, estadísticas, publicaciones etc. 

Por lo que se refiere a los objetos a exponer se dejaba una amplia fa-
cultad a cada Orden o instituto misionero, aunque siempre se debería tener 

Roma. El papa Benedicto XV lo consagró arzobispo en 1919 y en 1921 fue nombrado arzo-
bispo de Milán y cardenal. Elegido papa en 1922, su papado se caracterizó por la creación 
del Estado Vaticano en 1929. Se pronunció contra varios totalitarismos. En el documento 
Nulla luce manifiesta la incompatibilidad entre la ideología fascista y la doctrina de Jesucristo. 
En su encíclica Mit brenneder sorge (Con ardiente preocupación) de 1937, condena duramente 
el nazismo, y en la Divini Redemtoris de 1937, define el ateísmo marxista como una “ideología 
intrínsecamente perversa”. Su documento más admirado será la encíclica Quadragesimo anno 
de 1931 conmemoración de los 40 años de la encíclica Rerum novarum del papa León XIII. 
Cfr. CONFALONIERI, Carlo, Pio XI visto da vicino, Edizioni Paoline, Roma 1993; MARGIOTTA 
BROGLIO, Francesco, “Pio XI”, en Enciclopedia dei papi, III, Roma 2000, 617-632.

346                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 4



presente que la Exposición pretendía ofrecer a los visitantes una idea de 
las diversas misiones y de los varios aspectos de la actividad misionera. Se 
indicaba que se podían enviar obras relacionadas con el pueblo y sus cos-
tumbres, el grado de cultura y civilización, el culto pagano y el verdadero 
culto, los medios utilizados para evangelización, las dificultades encontradas, 
los frutos conseguidos. Se indica también que se debía dar preferencia aque-
llo propio y particular de cada misión, evitando lo que fuera banal o común. 

A imitación de algunas de las exposiciones universales celebradas con 
anterioridad en dicha convocatoria se afirma que “no se excluye que se 
pueda hacer venir, para participar en la exposición, también indígenas”. De 
todos modos, en la carta se comentaba que este tema debería ser estudiado 
a tiempo y preparado de acuerdo con los organizadores de la exposición. 
Esta idea fue descartada. De hecho, en la Exposición Vaticana de las Mi-
siones de 1925 no hubo ninguna participación de personal indígena. 

Para fomentar la confianza en las Órdenes, congregaciones e institutos 
misioneros que iban a enviar obras “se advierte que los objetos expuestos per-
manecen propiedad de los expositores” y para su envío y posterior retiro, al 
final de la muestra se facilitarían las instrucciones necesarias con posteridad. 

La circular concluía solicitando el máximo empeño de todos para que 
la iniciativa del papa Pío XI –que estaba llamada a proporcionar inmensos 
beneficios para las misiones y para la Iglesia– pudiera alcanzarlos. Para 
conseguirlo se pedía elevar oraciones fervorosas a Jesucristo Redentor y 
a Santa María Reina de las Misiones, para que las celestes bendiciones 
desciendan copiosas sobre esta santa empresa y aseguren el mayor éxito 
“para la gloria de Dios y la venida del reino de Jesucristo”.4 

Aunque la iniciativa de la exposición parte del papa Pío XI, su ver-
dadero líder espiritual e intelectual fue el etnólogo y sacerdote alemán 
Wilhelm Schmidt (1868-1954), que era miembro de la Sociedad del Verbo 
Divino desde 1890, y fundador de la revista Anthropos en 1906 y el An-
thropos Institute, en Mödling, cerca de Viena en 1931.5 

4  SACRA CONGREGATIO DE PROPAGANDA FIDE, Protocolo 1440/23, Roma 29 aprile 
1923. Copia de la carta circular en el Archivo General de la Orden Agustiniana de Roma.

5  SÁNCHEZ GÓMEZ, Luis Ángel, “Por la etnología hacia Dios. La Exposición Misional 
Vaticana de 1925”, en Revista de Dialectología y Tradiciones Populares 62 (2007) 65; MA-
PELLI, Nicola, Anima Mundi. World Peoples, Arts and Cultures in the Vatican Museums, Edi-
zioni Musei Vaticani, Città del Vaticano 2024, 25.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               3475



El P. Schmidt se reunió con los representantes en Roma de las dis-
tintas Órdenes, congregaciones religiosas e institutos misioneros. Él nom-
braría presidente del Comité Directivo para la organización del certamen 
a Francesco Marchetti Selvaggiani; vicepresidente a Cesare Pecorari, y se-
cretario a Giuseppe Nogara, que ocuparían, respectivamente los cargos 
de secretario y subsecretario de Propaganda Fide y secretario general de 
las Obras Pontificias de la Propagación de la fe.6 

2.- Objetivos de la exposición 

Con motivo del Año Santo de 1925, el papa Pío XI deseaba ofrecer 
a los peregrinos, que desde todas las partes del mundo llegaban a Roma, 
una muestra de la belleza y grandeza de la obra de las misiones. Es decir, 
el primer objetivo era dar a conocer de forma directa la actividad misional 
de los católicos en todo el mundo. Dicho con palabras del pontífice, se 
quería demostrar “la universalidad y la unidad del órgano viviente de la 
Iglesia de Dios y, al mismo tiempo, hacer ver cómo la predicación del Evan-
gelio va acompañada de la promoción cultural y social, concretamente con 
la construcción de escuelas y hospitales y otras obras culturales y sociales”.7 

En segundo lugar, la Exposición Misional quería servir de cauce a las 
Órdenes religiosas para evaluar el pasado y preparar el porvenir. A esto 
se añadía, en tercer lugar, que la iniciativa de la Exposición Misional que-
ría dar inicio a una nueva era que acabe con la idolatría que esclaviza a 
los pueblos paganos.8 

En el acto de inauguración de la exposición el papa Pío XI insistió 
en reclamar la cooperación entre ciencia y religión, ente ciencia y misión. 
De ahí que otro de los objetivos era la presentación y defensa de la con-
tribución hecha por las misiones católicas al progreso de la ciencia, con lo 
que se intentaba demostrar que ciencia y religión no estaban enfrentadas. 
En su discurso inaugural el pontífice decía: “Hemos deseado que la parte 
científica, etnográfica, médica, literaria de las misiones tuviera un lugar im-

6  Ibid., 68-69.
7  Citado en DIEZ AGUADO, Manuel, “Clausura de la Exposición Vaticana de Misio-

nes”, en Archivo Agustiniano 25 (1926) 226-227.
8  Cfr. “L’Esposizione Missionaria Vaticana”, en Revista Illustrata della Esposizione 

Missionaria Vaticana. Supplementum (1 enero-febrero de 1926) 2-18: 18.

348                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 6



portante porque […] vivimos en tiempos en los que es evidente que no son 
suficientes los heroísmos y los sacrificios que acompañan la obra misional. 
Se necesita coger el fruto de la obra y del sacrificio de la mano de la ciencia 
para que venga a iluminarnos, a indicar los caminos más directos, a seguir 
las estrategias más proficuas”.9 

Hay quienes desean destacar la específica dimensión misional de la 
exposición. En este sentido afirman que con ella “se pretende proponer 
bajo el ojo de los fieles de todas las partes del mundo lo que se hizo y lo 
que se hace por las Misiones y en las Misiones para despertar e intensificar 
el interés de todos respecto al grave y noble problema de la conversión de 
los infieles. De este modo, el visitante se hace una idea exacta de la labor de 
los misioneros, del medio físico y moral en el que eso se desarrollaba, de 
las numerosas dificultades que se encontraban allí, así como de los logros 
y de lo mucho que quedaba por hacer”.10 

Desde una perspectiva laica, exterior, algunos autores ven esta magna 
exposición, por un lado, como el propósito de reconducir una grave crisis mi-
sional, a consecuencia de la guerra de 1914; y en segundo lugar, como un in-
tento de la Iglesia Católica de enfrentarse con armas renovadas a los embates 
del llamado “modernismo”, que pone en duda o niega la validez de las bases 
sobre las que se asienta el dogma cristiano.11 Otros añaden que “por un lado, 
se pretendía demostrar que la religión era compatible con los nuevos avances 
científicos que se estaban dando y, por otro, se pretendía hacer de las institu-
ciones de la Iglesia instrumentos de modernización y progreso útiles a los 
demás actores de la época. En suma, se trataba de modernizar la Iglesia, su 
imagen y su actuación para reconquistar su primacía espiritual y material”.12 

En las publicaciones recientes de los Museos Vaticanos se ofrecen 
otras interpretaciones en las que la dimensión misional se ignora o se di-
luye, para resaltar más la dimensión de diálogo entre culturas. Se afirma 

9  “Papa Pio XI inaugura la Mostra” en Revista Illustrata dell’Esposizione Missionaria 
Vaticana 1 (1924) 60; SÁNCHEZ GÓMEZ, “Por la etnología hacia Dios”, 69.

10  ROSSI, Cesare-BOROLI, Marco, Calendario Atlante delle Missioni Cattoliche. Espo-
sizione Missionaria Vaticana, Istituto Geografico De Agostini, Novara 1925, 3.

11  SÁNCHEZ GÓMEZ, “Por la etnología hacia Dios”, 64.
12  PAGNOTA, Chiara, “La Exposición Misional Vaticana de 1925, los misioneros sale-

sianos y la representación del Oriente ecuatoriano”, en Procesos. Revista Ecuatoriana de 
Historia n. 47 (2018) 66.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               3497



que el Papa Pío XI deseó organizar este gran evento de la Exposición Va-
ticana de 1925 “como signo de respeto de la Iglesia Católica en relación 
con las culturas, las artes y las tradiciones religiosas y espirituales de los 
pueblos de todo el mundo”.13 

Por su parte, –en opinión de Paolo Nicolini, Administrador Delegado 
de los Museos Vaticanos–, con la Exposición Vaticana de 1925 el papa Pío 
XI quería demostrar la alta estima que la Iglesia Católica tenía de la be-
lleza cultural y las habilidades artísticas de todos los pueblos del mundo. 
Al mismo tiempo, con la posterior creación del Museo Misionero Etno-
lógico, él quería también llamar la atención sobre la “inclusividad” de las 
colecciones de los Museo Vaticanos, que no estaban limitados solamente 
a los trabajos de Rafael o Miguel Ángel, sino que querían incluir también 
creaciones artísticas de todos los pueblos del mundo.14 

3.- Contenido de la exposición 

Las colecciones reunidas se presentaban en varias galerías vaticanas 
y en nuevas instalaciones levantadas “ad hoc” en el Cortile della Pigna y 
en los jardines del Vaticano, ocupándose también la Galeria Lapidaria y 
el Braccio Nuovo del Museo Chiaramonti. La distribución de las salas y 
pabellones era la siguiente: 

1.- Tierra Santa; 2.- Historia de las misiones; 3.- Sala de los mártires; 
4.- Etnología; 5.- América del Norte y Central; 6, 8 y 10.- Biblioteca de Mi-
siones; 7 y 11.- Ritos Orientales; 9.- Congregación de Propaganda Fide y 
Estadística; 12.- América Meridional; 13.- Asia continental; 14.- India; 15.- 
India y Ceilán; 16.- Indochina; 17.- Actividad de los institutos misioneros; 
18.- Misiones en Europa; 19.- Contribución científica y obra civilizadora 
de las misiones; 20.- Obra Pontificia de la Santa Infancia; 21 y 23.- Obra 
Nacional Auxiliar de las Misiones; 22.- Obra Pontificia de San Pedro Após-
tol, Obra Apostólica y Obra Pontificia de la Propagación de la Fe; 24.- Me-
dicina; 25.- China; 26.- China y Corea; 27.- Asia insular; 28.- Japón y 

13  MAPELLI, Nicola-AIGNER, Katherine-FIUSSELLO, Nadia, Ethnos. Le collezioni etno-
logiche dei Musei Vaticani, Edizioni Musei Vaticani, Città del Vaticano 2012, 21.

14  NICOLINI, Paolo, Palace Museum and Vatican Museums. Beauty unites us. Chinese 
Art from the Vatican Museums, The Forbidden City Publishing House, Beijing 2019, 10.

350                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 8



Filipinas; 29.- África central y meridional: 30.- África septentrional y cen-
tral; 31.- La vida en Bagdad.15 

El 11 de agosto de 1925 el papa Pío XI inauguró un nuevo pabellón 
de China y en el Pabellón de “Propaganda Fide” un gran planisferio, de 
16 x 4 ms, y otros cuatro murales continentales en los que se representaba 
la expansión misionera en el mundo. 

El espacio expositivo original de la Exposición Misional Vaticana era 
de 6.390 metros cuadrados, que más tarde se ampliaría a 10.000.16 (Ilus-
traciones 3 y 4 ) 

El número total de Órdenes religiosas e institutos misioneros parti-
cipantes, según los datos oficiales, sería de 50 Órdenes y congregaciones 
masculinas y 21 femeninas, once obras misionales, a las que se sumaban 
varias decenas de expositores diversos. Entre las masculinas, además de 
los agustinos, tenemos, entre otros, a jesuitas, dominicos,17 franciscanos,18 
salesianos,19 carmelitas, capuchinos, lazaristas... Entre las femeninas a las 
Canosianas y a las Hijas de la Caridad. Otras fuentes hablan de 176 las 
Órdenes participantes.20 

El número de obras expuestas, según unas fuentes, fueron 70.000, mien-
tras que otros hablan de 100.000.21 Se trataba de un conjunto de fotografías, 
mapas, libros, hallazgos prehistóricos y arqueológicos, que incluían obras de 
arte, objetos de uso doméstico y ceremonial, modelos de templos, habitacio-
nes tradicionales, etc., a través de los cuales se ofrecía una síntesis de la gran 
variedad de razas, religiones, arte, costumbres, vida social y doméstica, etc. 

15  Revista Illustrata della Esposizione Missionaria Vaticana 1 (1924) 24. Para la des-
cripción más detallada de cada una de las secciones ver SÁNCHEZ GÓMEZ, “Por la etnología 
hacia Dios”, 73-91.

16  El último director del Museo Anima Mundi en una publicación habla de 6.390 metros 
cuadrados, distribuidos en 26 pabellones: MAPELLI, Anima Mundi, 23. En otra publicación del 
Museo Anima Mundi se reafirman los 26 pabellones, pero respecto a la superficie de exposición 
se dice que eran “oltre 10.000 metri quadrati”: MAPELLI-AIGNER-FIUSSELLO, Ethnos, 21.

17  SIERRA DE LA CALLE, Blas, Museo de Arte Oriental. Real Monasterio de Santo 
Tomás, Ávila, Caja de Ávila-Museo de Arte Oriental, Ávila 2006, 24-25.

18  MONTUSCHI, Lucia (ed.), Antichi bronzi cinesi del Museo Missionario di San Fran-
cesco a Fiésole, Octavo Franco Contini Ed., Firenze 1993, 22-23.

19  PAGNOTA, “La Exposición Misional Vaticana de 1925”, 59-88.
20  SÁNCHEZ GÓMEZ, “Por la etnología hacia Dios”, 71-72.
21  Ibid., 71, nota 18; MAPELLI-AIGNER-FIUSSELLO, Ethnos, 21.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               3519



La Exposición Vaticana de las Misiones tuvo un grandísimo éxito de 
público. Según los datos publicados a la clausura de la muestra el número 
de personas que la contemplaron fue de un millón.22 

II.- PRESENCIA DE LA ORDEN DE SAN AGUSTÍN EN VARIAS 
SECCIONES 

La Orden de San Agustín tuvo una importante participación hacién-
dose presente en varias de las secciones de esta gran Exposición Vaticana 
de las Misiones, de modo especial, como se verá por lo que se refiere a 
China y a la Amazonía Peruana, con un total de 2.008 obras así distribui-
das: 32 en el Pabellón de Historia de las Misiones; 7 en la Sala de los Már-
tires; 6 en el Pabellón de Etnología; 603 en la sección de Bibliografía 
Misional; 22 en la Sala de Estadística; 1.170 en la Sala de China; 148 en la 
Sala de la Amazonía; 20 en la Sala de Filipinas. 

 

1.- El P. Manuel Díez Aguado: Delegado de la Orden de San Agustín 

Para dirigir y coordinar la participación de la Orden de San Agustín 
en este evento fue elegido el P. Manuel Díez Aguado, que firma en los do-
cumentos como “Delegado de la Orden de Ermitaños de San Agustín en 
la Exposición de las Misiones”. Él fue quien se encargó de contactar con 
las distintas Provincias de la Orden que desarrollaban en ese momento 
una actividad misional y, de modo especial, con las misiones agustinianas 
de China, de la Amazonía Peruana y el “Museo Misional” del Real Cole-
gio-Seminario de Valladolid, donde ya existían desde 1874 importantes 
colecciones procedentes de nuestras misiones. 

La biografía del P. Díez Aguado se desarrolla entre 1865 y 1937. Na-
cido en Fresno del Río Tirón, Burgos, profesó el año 1882 en Valladolid 
y viajó a Filipinas en 1889, siendo ya diácono. Ordenado sacerdote en 
1890, ejerció la cura de almas en Panay hasta 1894 que regresaría a Es-
paña. En la península enseñó primero filosofía en Valladolid (1894-1901), 
después fue director y subdirector del colegio de Novelda y más tarde 

22  SÁNCHEZ GÓMEZ, “Por la etnología hacia Dios”, 92; otras fuentes hablan de “más 
de un millón de personas”: MAPELLI-AIGNER-FIUSSELLO, Ethnos, 21.

352                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 10



del de Alicante. Regresó a Filipinas en 1905, residiendo primero en San 
Agustín de Manila, y más tarde párroco de Calinog (1908) e Iloilo (1909), 
donde fundó una escuela gratuita para niños. Fue además vicario provin-
cial (1912-1926) y definidor (1926-1929). Además de coordinar la parti-
cipación de los agustinos en la Exposición Vaticana de Misiones de Roma 
de 1925, desarrollaría esta misma tarea también en la Exposición Misio-
nal de Barcelona de 1929-1930. A lo largo de los años realizó numerosas 
publicaciones sobre la historia misionera y la vida de varios religiosos de 
la Provincia de Filipinas. Entre estos estudios hay varios dedicados a la 
Exposición Vaticana de Misiones. Trastornadas sus facultades mentales 
estuvo ingresado en un sanatorio barcelonés, de donde saldría, durante 
la Guerra Civil, desconociéndose la fecha y causa de su muerte.23 (Ilus-
traciones 5 y 6) 

2.- Presencia de la Orden en varias secciones generales 

La Orden Agustiniana se hizo presente en varias de las secciones gra-
cias, principalmente, a la participación de los agustinos de la Provincia del 
Santísimo Nombre de Jesús de Filipinas. 

A.- Pabellón de Historia de las Misiones 

En esta sección los agustinos expusieron varias pinturas, fotografías 
y mapas: 

a) Un cuadro de 0’90 x 0’65 representando la primera misión agus-
tiniana que partió de España para América en 1533. Esta compuesta por 
los PP. Francisco de la Cruz, Agustín de Coruña, Jerónimo Jiménez de San 
Esteban, Juan de San Román, Juan de Oseguera, Alonso de Borja y Gre-
gorio de Ávila. 

23  Más información puede verse, entre otros: JORDE PÉREZ, Elviro, Catálogo bio-bi-
bliográfico de los religiosos agustinos de la Provincia del Santísimo Nombre de Jesús de las 
Islas Filipinas desde su fundación hasta nuestros días, Manila 1901, 651; MERINO PÉREZ, 
Manuel, Agustinos evangelizadores de Filipinas (1565-1965), Madrid 1965, 497; SANTIAGO 
VELA, Gregorio de, Ensayo de una bibliografía Ibero-Americana de la Orden de San Agus-
tín, II, Madrid 1915, 248-251; ÁLVAREZ FERNÁNDEZ, Jesús, Díez Aguado, Manuel (8-9-1865-
1937), en INSTITUTUM HISTORICUM AUGUSTINIANUM, Alphabetum Augustinianum: 
http://ihaaugustinians.net/index.php?mact=News.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               35311



b) Pintura realizada por el artista Carlo Pennacchietti de 1 x 0’75 
metros de los primeros misioneros que dieron la vuelta al mundo: los PP. 
Jerónimo Jiménez de San Esteban, Nicolás de Perea, Alonso de Veracruz 
y Sebastián de Trasierra. (Ilustración 7) 

c) Fotografía de la escultura de Fr. Andrés de Urdaneta erigida en 
Villafranca de Ordicia (Guipúzcoa). (Ilustración 8) 

d) Cuadro de 0’90 x 0’65 del P. Cornelio Bie, gran apóstol de América 
en los siglos XVI-XVII que atrajo a la Iglesia más de 160.000 infieles. 

e) Ampliaciones de los mapas publicados en 1659 por el P. Lubin en 
su obra Orbis Augustinianus –iluminados por el P. Jesús Vieites de nuestro 
Colegio de Valladolid–, de las nueve Provincias que en el siglo XVII tenía 
la Orden Agustiniana consagradas a las misiones: Tierra Santa, México, 
Michoacán, Colombia, Ecuador, Perú, Chile, Filipinas y la India Oriental. 
(Ilustraciones 9 y 10) 

f) Pintura del órgano de cañas de bambú construido en Filipinas 
hacia 1820 por el P. Diego Cera, agustino recoleto. 

g) 25 vistas fotográficas de nuestras antiguas iglesias y conventos de 
México enviadas por el P. Juan Villegas, prior provincial. 

h) Cuadro donde se resume la labor apostólica realizada por le Pro-
vincia Agustiniana de Bélgica.24 

B.- Salas de los mártires y santos misioneros 

En esta sección los agustinos expusieron varias obras: 

a) Destaca en primer lugar, un retrato al óleo del P. Alejo de Meneses, 
Arzobispo de Goa, Primado de la India y legado del Papa Clemente VIII. 

b) Pintura al óleo realizada por el pintor romano Pennacchietti, del 
martirio del Beato Diego Ortiz, apóstol de Perú. (Ilustración 11) 

c) Cuatro pinturas al óleo, obra de Tito Troja, representando los mar-
tirios de los Beatos Pedro de Zúñiga, Fernando de San José, Bartolomé 
Gutiérrez, Vicente de San Antonio, Francisco de Jesús y Juan Chocum-
buco, con sus cinco compañeros japoneses. (Ilustración 12) 

24  DÍEZ AGUADO, Manuel, “Los Padres Agustinos en la Exposición Vaticana de las 
Misiones”, en Archivo Histórico Hispano-Agustiniano 23 (1925) 260-262.

354                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 12



d) Retrato del P. José González, gran misionero de los Isinays e Ytuis, 
en las montañas del centro de Luzón y cofundador y primer rector del 
Real Colegio Seminario de Valladolid.25 

C.- Pabellón de Etnografía 

El P. Díez Aguado nos da a conocer que de entre los numerosos ob-
jetos enviados a la Exposición Vaticana por nuestros misioneros de China, 
el Comité organizador encontró una serie de ellos de especial importancia 
para presentarlos en esta sección. Entre ellos cabe citar los siguientes: 

Vaso de cobre usado en tiempo de la dinastía Han (206 a. C.-220 d. 
C.) para las libaciones de los sacrificios paganos. (Ilustración 13) 

Estatua de bronce que representa a la diosa Kuanyin, la más popular 
de la escatología del budismo, con once caras y ocho brazos, como para 
indicar que a todos atiende y favorece. Es una obra de la época Ming 
(1368-1644). 

Estatua de madera, que representa al dios de la guerra Kuankung, 
primero en cuyo honor se levantó una pagoda militar, comenzando así la 
división entre ídolos civiles y militares. 

Tabla con una inscripción en caracteres chinos dorados dedicada al 
Emperador, al cual se daba verdadero culto en tiempo del imperio. La ins-
cripción significa: “Viva el emperador eternamente”. Está incluida dicha 
tabla en un marco dorado, tallado primorosamente. 

Painei. Peana de una tablilla del alma, llamada así porque se supone 
que, en dicha tablilla reside el alma del difunto. 

Campana china antigua, usada para la adoración de los ídolos.26 

D.- Sala de bibliografía misional o biblioteca de misiones 

Una de las secciones de la Exposición Vaticana de las Misiones estaba 
dedicada a exponer las publicaciones relacionadas con la actividad misio-
nal de la Iglesia y de las distintas Órdenes religiosas y congregaciones. En 
total, el fondo bibliográfico reunido estaba constituido por 30.000 volú-
menes. 

25  Ibid., 263.
26  Ibid., 264.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               35513



El P. Díez Aguado afirma que los agustinos lograron exhibir quinien-
tos cincuenta volúmenes;27 aunque contabilizando los títulos que él mismo 
enumera en su catálogo, vemos que el número se eleva a 603 ejemplares.28 

Dado que desde la Biblioteca del Real Colegio-Seminario de Valla-
dolid no se pudieron enviar libros por problemas aduaneros, se recurrió a 
otras fuentes. Así los escritos de las diversas lenguas filipinas fueron en-
viados desde el Archipiélago Magallánico por los PP. Enrique Delgado y 
Pedro Díez Ubierna. Entre otros, en seis volúmenes estaban reunidos cin-
cuenta opúsculos y folletos de varias lenguas filipinas. 

Los editados en chino los mandó el P. Vicente Avedillo, vicario pro-
vincial en ese momento, de las misiones agustinianas de Hunan Septen-
trional. Los PP. Provinciales de las Provincias Agustinianas de México 
enviaron varias obras importantes referentes a las antiguas misiones de 
los agustinos en ese país. Otras provenían del Perú. 

Desde Italia aportaron libros el P. Provincial de la Provincia Agusti-
niana de Liguria, la biblioteca del Colegio Internacional de Santa Mónica 
de Roma y la biblioteca de la revista Analecta Agustiniana, de la antigua 
Procuración de la Provincia de Filipinas en Roma.29 

Entre las revistas se expusieron 11 volúmenes de El Buen Consejo, 
de 1903 a 1909, semanario religioso publicado por los agustinos del Esco-
rial; 82 volúmenes de España y América, publicados por los agustinos 
desde 1903 a 1924, así como otros volúmenes de la Revista Agustiniana, y 
de Archivo Histórico Hispano-Agustiniano. De La Ciudad de Dios -anti-
guamente publicación quincenal- se expusieron 137 volúmenes desde 1887 
a 1924. Hay que citar también a la revista Rosas y Espinas, publicada por 
los agustinos de Buenos Aires, de la que se presentaron 8 volúmenes.30 

Entre los libros de historia general destaca la obra de Crusenio y los 
continuadores de su Monasticum Augustinianum, PP. Lanteri y López Bar-
dón: Curtio, Staibano, Lubin, Maturana y otros; las historias particulares de 

27  Ibid., 264.
28  DÍEZ AGUADO, Manuel, Los PP. Agustinos en la Exposición Vaticana de las Misio-

nes. Catálogo completo de los objetos presentados por los Padres Agustinos Españoles de la 
Provincia del Smo. Nombre de Jesús de Filipinas en la mencionada exposición, Imprenta 
del Real Monasterio del Escorial, El Escorial 1926, 66-116.

29  Ibid., 66-67.
30  DÍEZ AGUADO, “Los Padres Agustinos en la Exposición Vaticana”, 264.

356                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 14



nuestras provincias americanas de México por el P. Escobar; de Chile, por el 
P. Maturana; de Colombia, por el P. Pérez Gómez; del Perú, por el P. Brulio. 

Entre las publicaciones sobre las misiones de la Provincia de Filipinas 
y del Real Colegio-Seminario de Valladolid, estaban presentes, entre otras: 
Elviro Jorde Pérez, Catálogo Bio-Bibliográfico de los Religiosos Agustinos 
de la Provincia del Santísimo Nombre de Jesús de las Islas Filipinas, publicado 
en Manila en 1901; de Bernardo Martínez, los tres volúmenes sobre la His-
toria de la Provincia del Stmo. Nombre de Jesús de Filipinas, en Filipinas, Amé-
rica y España, publicados entre 1909 y 1913, así como su Historia de las 
Misiones de China, publicada en 1918; de Eduardo Navarro, los dos volúme-
nes de Documentos indispensables para la verdadera historia de Filipinas, 
publicados en 1908, así como otros escritos suyos; de Tomás Ortiz, diversas 
obras en lengua china, como su Explicación de la doctrina cristiana y Expli-
cación de los novísimos, así como varias obras suyas en lenguas filipinas; va-
rias de las cartas y escritos del P. Martín de Rada, entre ellas la Relación del 
viaje que se hizo a la tierra de la China el año de 1575; la obra del P. Gaspar 
de San Agustín, Conquistas de las Islas Philipinas, publicada en Madrid en 
1698; los siete volúmenes de la obra del P. Gregorio de Santiago Vela Ensayo 
de una biblioteca Ibero-Americana de la Orden de S. Agustín, publicada entre 
1913 y 1925. Se presentaron también varios escritos de Fr. Andrés de Urda-
neta, entre ellos su Relación del viaje de la Armada del Comendador García 
de Loaysa a las Islas de la Especiería o Molucas en 1525 y sucesos acaecidos 
en ellas hasta 1535, y otros más como la Historia de las cosas más notables, 
ritos y costumbres del gran Reino de China. Obra del P. J. González de Men-
doza, agustino, Roma 1585, y la Flora de Filipinas del P. Manuel Blanco, agus-
tino, Manila-Barcelona 1877-188331 (Ilustraciones 13-17) 

Entre las lingüísticas y las etnográficas figuraban el Alphabetum Ti-
betanum del P. Giorgi, el Arte de la lengua tagala, del P. Gaspar de San 
Agustín, el Arte de la lengua pampanga del P. Bergaño; de la lengua china 
un manuscrito de los PP. Rodríguez y Villanueva y la Gramática chino-es-
pañola del P. González. Se exponían también más de un centenar de obras 
de catequesis escritas por nuestros misioneros agustinos en las varias len-
guas de Filipinas: tagalo, pampango, ilocano, panayano, cebuano…32 

31  ID., Exposición Vaticana. Catálogo, 66-116.
32  Id., “Los Padres Agustinos en la Exposición Vaticana”, 265.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               35715



E.- Sala de estadística 

Según el P. Manuel Díez Aguado el Comité organizador de la expo-
sición ofreció a la Orden de San Agustín un reducido espacio, por lo que 
en esta sección se expusieron solamente algunas pinturas y fotografías, 
entre ellas: 

Retrato de S. Agustín pintado por Tito Troja. 

Retrato del P. Eustasio Esteban y Curia Generalicia Agustiniana. 

P. Luis Pérez, vicario apostólico de Hunan Septentrional, China. 

P. Sotero Redondo, vicario apostólico de San León del Amazonas, 
Perú. 

Cuadro estadístico de nuestras misiones en Filipinas, China, Australia 
y San León del Amazonas. 

Vistas fotográficas de nuestras casas de formación y educación de mi-
sioneros en España y grupos de jóvenes que en ellas se educan. 

Numerosos retratos de antiguos misioneros de Filipinas. 

Muestra de cada una de las doce revistas que actualmente publican 
los agustinos dedicadas en todo, o en parte, a conocer la labor misional.33 

Los agustinos irlandeses tenían en Australia, a principios del siglo XX 
unas misiones florecientes que constituían el Vicariato de Queensland. De 
todos modos, por diversas razones no pudieron reunir una buena colec-
ción de objetos y enviarlos oportunamente a Roma. Por ello este vicariato 
estuvo representado solamente, en esta sección de Estadística donde fi-
guraban los retratos de: P. Hutchinson, primer vicario apostólico de nues-
tras misiones en North-Queensland, (Australia) y del P. Juan Heavey, 
vicario apostólico actual (de 1925) en North Queensland.34 

III.- LA ORDEN DE SAN AGUSTÍN EN LA SECCIÓN DE CHINA 

La aportación más importante de los agustinos a la Exposición Vati-
cana de las Misiones, fue, sin duda, la correspondiente a las obras proce-
dentes de nuestras misiones del Vicariato Apostólico de Hunan, en China. 

33  Ibid., 265-266.
34  Ibid., 271.

358                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 16



Con anterioridad, a finales de 1923, el P. Manuel Díez Aguado había en-
viado a los misioneros agustinos en China un amplio listado de las obras 
que se deseaba exponer. La generosidad de los misioneros agustinos en 
China fue extraordinaria, y lo que ellos enviaron, como veremos, fue muy 
superior, en cantidad y calidad, a lo que se les había solicitado.35 El P. Díez 
Aguado comenta a este propósito: “se ha logrado que la sección corres-
pondiente a nuestro Vicariato de Hunan Septentrional sea una de las más 
interesantes en los pabellones de la China, y que, a pesar de haberse repar-
tido el espacio por el número de vicariatos que tiene cada una de las cor-
poraciones religiosas, haya hecho el Comité organizador una excepción a 
favor de la Orden Agustiniana, asignándola tres departamentos, o sea el es-
pacio correspondiente a tres vicariatos y, aún así, no se haya podido colocar 
todo el material enviado”.36 

Gracias a un catálogo firmado por el P. Pedro Cerezal, -procurador 
de las Misiones de China-, en Shanghai, el 1 de julio de 1924, sabemos que 
las obras fueron enviadas a Roma en veintitrés cajas en el barco vapor 
Nipón: “La primera colección, o sea la de Changteh, ocupa las cajas nume-
radas con los números del 1 hasta el 8 inclusive; la segunda, o sea la for-
mada en Shanghai, va en las cajas señaladas con los números desde el 9 
hasta el 20 inclusive; y la colección de Hankow está incluida en las cajas nº 
21 hasta el 23 inclusive”.37 

Presidiendo todo el pabellón agustiniano de la China estaban colo-
cados los retratos del entonces vicario apostólico, P. Ángel Diego de Car-
vajal, y el de su sucesor el P. Juvencio Hospital, junto con el P. Agustín 
González, autor de la Gramática chino-española, publicada en Shanghai 
en 1915.38 (Ilustración 18) 

 

35  Ver en Apéndice la Lista de objetos que se desea sean enviados de nuestro Vicariato 
de Hunan Septentrional para la Exposición Vaticana de 1925.

36  DÍEZ AGUADO, “Los Padres Agustinos en la Exposición Vaticana”, 266.
37  Catálogo de los objetos que el Vicariato Apostólico de Hunan Septentrional (China) 

a cargo de los PP. de las Orden de Ermitaños de S. Agustín, envía a la Exposición Vaticana 
de las Misiones. Documento en el Archivo del Museo Missionario Etnologico del Vaticano, 
actualmente denominado “Museo Anima Mundi”, Espos. Miss. Vatic, Trasporti e custodia. 
Scheda n. 55.

38  DÍEZ AGUADO, “Los Padres Agustinos en la Exposición Vaticana”, 269.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               35917



1.- La colección de Changteh enviada por el P. Vicente Avedillo 

Changteh era, en el primer cuarto del siglo XX, una ciudad de unos 
300.000 habitantes. Los agustinos consiguieron establecerse allí en 1899. 
El primer misionero agustino que residió en este lugar fue el P. Abraham 
Martínez. En dicha ciudad se edificaron, entre 1916-1917 una espaciosa 
casa con apariencia de convento y su iglesia correspondiente. En el año 
1921 se construyó un nuevo edificio para la imprenta, donde se imprimie-
ron obras tanto con caracteres chinos como europeos. Según los datos que 
ofrece la obra publicada en 1929, con motivo del 50 aniversario del Vica-
riato, en esa imprenta “hasta el año 1927 se habían impreso más de 200.000 
ejemplares de libros de doctrinas, propaganda, relaciones…”39 

La colección de Changteh estaba formada por 327 obras. Fue reunida 
por el P. Vicente Avedillo (1881-1961). Este misionero agustino había na-
cido el 22 de diciembre de 1881 en Gema del Vino, Zamora. Profesó en 
Valladolid en 1898 y fue ordenado sacerdote en La Vid en 1905. Animado 
por la gloria de Dios y deseoso del bien de las almas, pidió ir voluntario a 
las misiones de China. Llegó a China en 1907 y trabajó allí denodada-
mente en la conversión de la población china y al cuidado de las nuevas 
cristiandades hasta 1953, que sería expulsado por el nuevo régimen co-
munista. Fue vicario provincial de las misiones de 1923 a 1926. A su re-
greso de China vivió en Valladolid algunos años. Al perder sus facultades 
mentales fue trasladado a la residencia de Cienpozuelos, donde falleció 
el 6 de abril de 1961.40 (Ilustración 19) 

A.- Esculturas religiosas 

Este grupo de esculturas religiosas es uno de los más significativos 
entre las obras enviadas por los agustinos a la Exposición Vaticana de las 
Misiones. Hemos contabilizado más de sesenta esculturas de madera de 

39  AA. VV., Vicariato de Changteh, 1879-1929, Hunan, China. PP Agustinos Españoles, 
Dah Hsing Printing Office, Hankow 1929; SIERRA DE LA CALLE, Blas, Imágenes chinas de 
Historia Sagrada (=Cuadernos del Museo Oriental n. 19), Museo Oriental, Valladolid 2019, 
13-14.

40  MERINO, Agustinos evangelizadores de Filipinas, 152; CASADO PARAMIO, José Ma-
nuel, Pinturas religiosas chinas (= Catálogo I), Museo Oriental de Valladolid-Caja de Aho-
rros Provincial, Valladolid 1988, 17.

360                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 18



“dioses” o “ídolos” patrones de los más diversos aspectos de la vida. La 
lista de los mismos es muy larga: archivero de vivos y muertos, dios de la 
literatura, dios portero, mayordomo de las pagodas, patrón de los comer-
ciantes, dios de la guerra, dios del trueno, dios de los relámpagos, hijo del 
trueno, diosa portera, dios de las almas abandonadas, protector de las pa-
godas, dios de las riquezas, protector de los barqueros, dios de la medicina, 
dios de la lluvia, dios del viento, dios de los boticarios, dios del fuego, rey 
de los espíritus de la tierra, dios de la peste…41 

Son más de diez las representaciones del bodisatva Kuanyin, diosa 
muy venerada especialmente por las mujeres. En varias de ellas está re-
presentada sentada sobre la flor de loto, con un niño en brazos para re-
galar a los devotos. Otra imagen la muestra como Kuanyín del dulce 
rocío, que hace alusión a la leyenda de que rociando con dicho líquido 
los cuerpos muertos los restituye a la vida. En otra imagen es presentada 
atravesando el mar sobre un tigre. Otra más la muestra sentada sobre la 
flor de loto y tiene a su lado sus dos sirvientes Changtsai y la doncella 
Lungniu.42 

Gran parte de estas imágenes serían seleccionadas en 1926 para que-
darse en el Museo Misionario Etnológico del Vaticano. Entre las que lle-
garon a Valladolid se encuentra la escultura del Ídolo Uchangkuei, que 
viene descrito como “diablejo que anda de continuo buscando a quien 
arrancarle el alma, por lo cual es una desgracia encontrarse con él. Lleva 
en la mano el paraguas”.43 (Ilustración 20) 

También se conservan aquí los dos leones de madera dorada deno-
minados “tasetse”. Se colocan como guardianes a las puertas de las grandes 
pagodas, tribunales, etc. Uno tiene un cachorrillo y el otro una pelota con 
la que se divierte.44 (Ilustración 21) 

Hay que resaltar también que los misioneros agustinos no solamente 
valoraron el valor artístico, religioso y etnográfico de estas imágenes, sino 

41  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 10-16. 
42  Ibid., 12.
43  Ibid., 15, n. 31.
44  Ibid.,17, n. 47; SIERRA DE LA CALLE, Blas, Museo Oriental. China, Japón, Filipinas. 

Obras selectas, Caja España-Museo Oriental, Valladolid 2004, 158; ID., China. Obras selectas 
del Museo Oriental, Caja España-Museo Oriental, Valladolid 2004, 126.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               36119



que también algunos, como el P. Juvencio Hospital, se dedicaron a pro-
fundizar y estudiar las religiones chinas.45 

B.- Tallas en relieve y mobiliario 

El n. 57 del catálogo de la Colección de Changteh menciona “mues-
tras de tallados chinos en madera”, entre ellas un tablero grande y artístico 
que tiene en el centro del mismo una inscripción dedicada al emperador, 
a quien se daba verdadero culto en tiempo del imperio. Significa la ins-
cripción “Viva el Emperador eternamente”. El marco, con rosetones rosa-
dos formaba parte del adorno en una puerta interior de una casa, 
convertida hoy en iglesia. Se exponen también dos elegantes puertas de 
dicha casa con relieves.46 (Ilustraciones 22-23) 

Entre las piezas de mobiliario enviadas por los agustinos a la Expo-
sición Vaticana de las Misiones una de las obras que más llamaron la aten-
ción de los visitantes fue una cama matrimonial china antigua. Así viene 
descrita en el n. 60 del Catálogo: “Cama matrimonial antigua. Las hay aún 
mayores que el modelo presentado, con un cuerpo anterior a modo de an-
tecámara, y nunca faltan los dos cajones asiento y la tarima. Lleva su col-
choneta y dos almohadas elegantes, éstas se colocan una a cada lado de la 
cama. La colchoneta sustituye a las mantas, es decir, sirve para cubrirse. 
Para mullido no suele usarse más que paja cubierta con una colchoneta de 
inferior calidad, que, a su vez, se cubre con una colcha blanca o manta de 
algodón floreada. Como complemento a la cama, va un mosquitero de seda 
cruda, fabricado en Shenki (Hunan).47 (Ilustración 24) 

C.- Utensilios y vestimentas rituales 

Son varios los utensilios y vestimentas rituales que formaban parte 
de la aportación agustiniana a la exposición. Entre los primeros podemos 
citar: báculo “sichang” con el que rompen los bonzos un infierno pintado, 
en señal de que quedan rotas las puertas infernales, quedando libre el alma 
del difunto por quien se hacen los sufragios. En las tres asas que tiene se 

45  HOSPITAL, Juvencio, Las religiones chinas, Librería Católica Internacional Luis Gili, 
Barcelona 1909.

46  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 18, n. 57.
47  Ibid., 19, n. 60.

362                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 20



cuelgan 108 chapecas (monedas) que, soltándolas una a una, saldan todas 
las deudas del difunto.48 

Otro objeto ritual es el sable mágico “tsienchien”, compuesto de cha-
pecas ensartadas. Representa el gran sable del que se sirvió Chung Kuei 
para atravesar los malos espíritus. Suspendido de la cama ahuyenta los 
diablos.49 

Hay también varios tipos de tablillas de uso ritual. Las más apreciadas 
son las “lingpai” o “Tablillas del alma”, donde se supone que reside el alma 
del difunto.50 

Se expusieron otras tablillas que usan los bonzos cogiéndolas con 
ambas manos, hasta ponerlas delante de la boca, cuando rezan, para im-
pedir que su aliento ofenda al ídolo.51 

A las citadas cabe añadir la tablilla del espíritu del trueno o “Ulei Ling-
pai”, que se golpea sobre la mesa. Su sonido es como si fuese un toque de 
corneta dado por el espíritu, a cuyo sonido obedecen los espíritus inferiores.52 

Muy apreciadas eran las “Tablillas para adivinar”, que vienen así des-
critas: “Son dos pedacitos de madera, planos por un lado y ligeramente 
convexos por el otro, que hay prevenidos para el caso en todas las pagodas. 
Cogen estos pedacitos de madera y los tiran tres veces al alto. Si, al caer, 
uno de ellos presenta la cara plana y el otro la convexa, es indicio de que el 
dios ha escuchado la súplica; si los dos presentan la cara plana o convexa, 
es señal de que no concederá la gracia que se le pide”.53 

Cabe citar también varios tipos de campanillas “chin”, que usan los 
bonzos en sus rezos, o cuando van pidiendo limosna.54 

Relacionado con el culto están los libros de rezos, unos pertenecien-
tes a los monjes budistas o “bonzos” y otros a los taoístas o “taoses”. Al-
gunos son una larga tira de papel que, al plegarse, parece un libro. Muy 
particular es un libro de adivinación escrito en tela. En la parte superior 

48  Ibid., 16-17, n. 41.
49  Ibid., 17, n. 43.
50  Ibid., n. 51.
51  Ibid., n. 42.
52  Ibid., n. 49.
53  Ibid., 19, n. 61.
54  Ibid., 18, nn. 54-55.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               36321



lleva letras gruesas, que están escritas en unas tablillas. Escogida a suerte 
una tablilla, se mira en el libro el párrafo encabezado con las letras que 
tiene la tablilla y en él se expresa el augurio.55 

Entre la indumentaria religiosa en el n. 68 de la Colección de Chang-
teh se citan, entre otros, los siguientes: “Fa-i” capa de ceremonia de los 
taoses; “Chiasa”, capa de ceremonia de los bonzos; “Tapaotse”, hábito de 
ceremonia de los bonzos y taoses. Lo ponen debajo de la capa. Se diferen-
cia del hábito ordinario de los bonzos en tener las mangas anchas.56 

D.- Bronces 

Por lo que se refiere a los bronces y obras de metal se hacen referen-
cia a ellos en ocho distintos números del Catálogo de la Exposición pre-
parado por el P. Díez Aguado: cinco de ellos son de la Colección de 
Changteh y tres de la Colección de Shanghai. En total, originalmente eran 
un total de 20 obras, de las que, actualmente, existen en los fondos del 
Museo Oriental solamente diez. El resto es de suponer que se quedaron 
en los Museos Vaticanos de Roma. 

La primera obra de la Colección de Changteh es un pebetero (tan-
sianglou), –n. 45 del Catálogo–, del que se dice que “es un braserillo en el 
que se queman trocitos de maderas olorosas en honor de los ídolos”.57 

De un espejo de cobre (tungchin) –n. 56 del Catálogo–, se informa 
que “lo llevan las novias colgado de la botonadura como amuleto”.58 Este 
pequeño espejo del Museo Oriental, por un lado está totalmente liso. Pu-
lido apropiadamente, su superficie permite reflejar en ella la figura. En la 
otra parte, alrededor del anillo central, lleva como decoración cuatro ca-
racteres, enmarcados cada uno de ellos dentro de un cuadrilátero. Al estar 
desgastados no es posible la identificación exacta. De todos modos, –te-
niendo en cuenta ejemplares similares, como los del Museo de Arte Chino 
de Parma–, se puede deducir que se refieren a deseos de fecundidad, feli-
cidad y longevidad, así como de éxito en la carrera oficial.59  

55  Ibid., 18-19, n. 59.
56  Ibid., 20, n. 68.
57  Ibid., 17, n. 45.
58  Ibid., 18, n. 56.
59  TOSCANO, G. M., Museo d’arte cinese di Parma, Regio Emilia 1965, 72 y 116; MON-

TUSCHI, Antichi bronzi cinesi a Fiesole, 35; VANDERMEERSCH, Leon, Les mirroirs de bronze 

364                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 22



En el n. 67C del Catálogo se presentan tres braserillos de mano. Sobre 
estas piezas se comenta que “se usa para calentar las manos en invierno. 
Los hay de muchas clases y los llevan en la mano a todas partes, hasta la 
iglesia”.60 Ninguno de ellos se conserva actualmente en el museo. 

Se habla en el n. 67F del Catálogo de un espejo metálico que “se 
usaba antes de introducirse los de cristal. Va sobre un soporte tallado”.61 
La parte reflectante de este espejo del Museo Oriental está totalmente 
lisa. El otro lado no lleva ninguna decoración, alrededor del botón central, 
a excepción de la franja lisa alrededor del borde. Algunos autores son de 
la opinión que la falta de decoración habla del amor existente en la dinas-
tía Song (960-1279) por la simplicidad. Sería el triunfo del vacío que puede 
verse también en la pintura de esta época.62 (Ilustración 25) 

Este espejo del Museo Oriental se puede relacionar con uno existente 
en la colección Carter del Cleveland Museum of Art, que viene identifi-
cado como “Espejo de Huzhou”. Huzhou era un centro de producción de 
espejos desde tiempos de la dinastía Song del Norte (960-1127). La tradi-
ción de hacer espejos en Huzhou continuó ininterrumpidamente hasta la 
época del emperador Qianlong (1736-1795). Es uno de los centros de pro-
ducción de espejos que se mantuvieron activos durante largo tiempo, junto 
con Shaoxing y Yangzhou, en épocas anteriores.63 

El n. 99 de la Colección de Changteh se dedica a las pipas de agua. 
Sobre ellas el P. Díez Aguado escribe: “Hay mucha variedad. De los mo-
delos presentados hay nueve llamadas de agua, porque tienen un depósito 
de agua por donde pasa el humo. Seis de ellas son de uso ordinario y dos 
son de viaje, con el tubo de enchufe para meterlas en el bolsillo”.64 

 

du Musée de Hanoi, Ecole Francaise d’Extreme Orient, Paris 1960, 62, n. de catálogo LXV 
B; SIERRA DE LA CALLE, Blas, Bronces chinos, (=Catálogo XI), Museo Oriental, Valladolid 
2021, 306.

60  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 20, n. 67.
61  Ibid.
62  TOSCANO, Museo d’arte cinese di Parma, 72 y 116.
63  JU-SHI CHOU, Circle of Reflection. The Carter Collection of Chinese Bronze Mirrors, 

The Cleveland Museum of Art, Cleveland 2000, 94.
64  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 30, n. 99.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               36523



E.- Pinturas religiosas chinas 

Lo forman un conjunto de 42 pinturas sobre papel procedentes de 
los monasterios budistas y taoístas de la región de Hunan, que fueron ad-
quiridos por los misioneros,65 son obras de la Dinastía Qing (1644-1911).  

En todas ellas hay reminiscencias de las grandes pinturas rupestres 
de Tung Huang, Yoyang y otros grandes centros de inspiración budista y 
taoísta. Estos modelos representativos de divinidades se transmitieron a 
través de los grabados de estampas religiosas que popularizaron las imá-
genes clásicas. Los pintores locales, muy probablemente, se limitaron a co-
piar o acomodar a la situación concreta los motivos clásicos. 

Se trata de una pintura popular, salida de las manos de artistas, bien 
monjes, bien devotos, que no tenían grandes pretensiones estéticas, sino 
más bien religiosas y devocionales. Estas pinturas, generalmente, eran 
ofrecidas a los templos o monasterios bien por familias, o bien por gremios 
y organizaciones religiosas, los llamados “sheng-ming-hui”, en agradeci-
miento por los favores recibidos o para honrar la memoria de sus antepa-
sados. 

Las pinturas religiosas enviadas a la Exposición Vaticana de las Mi-
siones se pueden dividir en tres grandes grupos. Todas estas pinturas tie-
nen la estructura tradicional de rollo “chou” de tipo vertical. El primer 
grupo lo forman las pinturas de inspiración taoísta. En ellas está repre-
sentado Lao-Tsé, en su forma ya deificada, los llamados Tres Puros o Tri-
nidad Taoísta, el Emperador Perla, las constelaciones, dioses de los ríos y 
de las montañas, los inmortales taoístas… (Ilustración 26) 

En el segundo grupo se encuentran aquellas obras de inspiración bu-
dista. Tenemos en primer lugar a Buda, como Buda Sakyamuni y también 
como el futuro Buda, llamado en China Omitofu (equivalente al Amida 
japonés) y los personajes más representativos del Budismo Mahayana –los 
Lohans–, y del Budismo Hinayana –los Bodisatvas–, así como otras divi-
nidades o “Pusa” del budismo popular. Destacan las representaciones de 
la diosa Guanyin o Kuanyin, versión femenina del bodisatva hindú Ava-
lokitesvara. (Ilustración 27) 

65  Estudio detallado en CASADO PARAMIO, Pinturas religiosas chinas. También en SIE-
RRA DE LA CALLE, China, Japón, Filipinas, 262-270; ID., China. Obras selectas, 230-238.

366                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 24



Finalmente, un tercer grupo lo forman las pinturas del infierno, que 
describen las creencias populares en la reencarnación y las numerosas tor-
turas y castigos correspondientes a los diversos delitos cometidos por los 
condenados.66 (Ilustraciones 28 y 29) 

F.- Pinturas varias 

Son numerosas las pinturas sobre papel con temas mitológicos, sim-
bólicos o de la naturaleza. El n. 86 nos presenta a los 4 aficionados Iu, 
Chiao, Ken y Tou, labrador, leñador, literato y pescador. En el n. 87 tene-
mos varios símbolos de longevidad representada bajo la forma de un an-
ciano montado en un ciervo, llevando en su mano un melocotón.67 

En los nn. 88 y 89, entre otros, se exponía el dios de los boticarios, el 
patrón de los comerciantes, el patrón de los plateros, así como varios ejem-
plares de los ocho inmortales del taoísmo.68 

En el n. 90 se informaba de una variedad de pinturas representando 
las cuatro estaciones del año. Llevan como distintivo las flores de cada 
época, acompañadas, a veces, de figuras humanas y animales. Las flores, 
comúnmente más usadas son: la peonía para la primavera; los nenúfares 
para el verano; los crisantemos para el otoño, y la flor del ciruelo para el 
invierno. 

Muy llamativa es la pintura de Te Lou Iuin Kuei, un tipo de felici-
dad. Es obra del artista Liu Yu Ting. Representa a un caballero rico que 
vuelve a su casa después de obtener un mandarinato. Llama la atención 
su sonrisa contagiosa. Es algo sorprendente, si tenemos en cuenta que 
está cabalgando sobre la nieve en un frío día de invierno. El motivo se 
debe a que, de camino, ha cazado un ciervo, símbolo de longevidad.69 
(Ilustración 30) Obra de la Dinastía Qing (1644-1911). 

 

 

66  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 21-24, nn. 73-84; SIERRA DE LA 
CALLE, China, Japón, Filipinas, 268-270; ID., China. Obras selectas, 236-238.

67  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 25, nn. 86-87.
68  Ibid., 26, nn. 89-89.
69  Ibid., 26, nn. 90-91; SIERRA DE LA CALLE, China, Japón, Filipinas, 246; ID., China. 

Obras selectas, 214.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               36725



G.- Caligrafías 

Son numerosas las obras caligráficas de la Colección de Changteh. 
En una se reproduce el ideograma “Fu” (Felicidad) que se cuelga por Año 
Nuevo en el dintel de la puerta; en otra el ideograma “Shou” (Longevi-
dad) escrita por un buen pendolista, con pincel chino hecho de fibra de 
palmera.70 

Hay dípticos dedicados a los misioneros agustinos P. José González 
y Nicanor Alcántara;71 y doce caligrafías con fondo dorado, regalo del ca-
pitán general de la región de Lichow al P. Abraham Martínez, al cumplir 
los sesenta años. En ellas se narra y enaltece la vida del P. Abraham, en 
estilo muy limado y con caligrafía primorosa. Estas obras merecieron mu-
chas alabanzas por parte de los literatos chinos que las leyeron con aten-
ción.72 

Otra caligrafía muy interesante es la cruz formada por cien modos 
distintos del ideograma “Shou” (Longevidad). Según comenta el P. Díez 
Aguado, fue el autor un literato de Lichow, que hizo este regalo a nuestro 
misionero, el P. Abraham Martínez, en 1923, el día en que dicho padre 
cumplía sesenta años de edad.73 (Ilustración 31) 

Muy llamativa es la caligrafía artística que forma la figura abstracta 
de Chung Kuei, o Kuei Tsing, el gran cazador de duendes, o espantadia-
blos, que está hecha a base de ocho diferentes ideogramas combinados. 
Figura familiar del panteón taoísta, Chung Kuei, a pesar de su título “Rey 
de los demonios”, es un personaje eminentemente simpático. Aunque in-
telectual destacado, su fealdad le impidió superar con éxito los exámenes 
de estado. Dicen que murió de rabia y de tristeza. Metamorfoseado a con-
tinuación y dotado de poderes singulares, no cesa de ejercer su venganza 
sobre todos aquellos que faltan a los deberes de justicia.74 (Ilustración 32) 

70  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 25 y 27, nn. 87 y 92.
71  Ibid., 27, n. 94.
72  Ibid., 29-30, n. 98.
73  Ibid., 25-26, n. 87D; SIERRA DE LA CALLE, China, Japón, Filipinas, 233; ID., China. 

Obras selectas, 201.
74  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 27, n. 94; WERNER, E. T. C., A Dic-

tionary of Chinese Mythology, The Julian Press Inc. P., New York 1961, 97; SIERRA DE LA 
CALLE, Blas, Museo Oriental. Guía del visitante, Real Colegio PP. Agustinos, Valladolid 1982, 
22; ID., Bronces chinos 200-203.

368                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 26



H.- Bordados de seda 

Una de las obras que más llamó la atención de los visitantes en la Ex-
posición Vaticana de las Misiones fue el retrato del P. Abraham Martínez 
bordado en seda. 

Sobre el mismo el P. Díez Aguado escribe lo siguiente: “Retrato bor-
dado del R. P. Abraham Martínez, O.E.S.A., Director del Orfanato de Li-
chow. Los bordados de la capital de Hunan, Changsha, obtuvieron premio 
en la Exposición Universal de Panamá. Este retrato ha costado ciento se-
senta dólares, y es regalo de la ciudad de Lichow al citado padre, en premio 
a sus caritativos servicios, durante la última guerra civil”.75 (Ilustración 33) 

Hay que citar también una colgadura de seda regalada al P. Hipólito 
Martínez, misionero de Yuanchou, por los que habían sido salvados por 
él de la calamidad del hambre en 1922. En el letrero central se lee: “Chou 
chu tse chi”, que significa: “Gracias al Señor que misericordiosamente so-
corre”. Y a la derecha dice: “Ofrenda de los hambrientos de Yuanchou”.76 

Es muy original el gorro llamado “chichín”, que solían usar los sacer-
dotes católicos en las celebraciones de las misas y otros servicios religiosos. 
En el Museo Oriental de Valladolid hay varios ejemplares. Tienen deco-
ración bordada en seda y oro con motivos cristianos y también chinos.77 

I.- Instrumentos musicales 

En el n. 102 de la Colección de Changteh se citan cinco instrumentos 
musicales chinos enviados a la Exposición Vaticana de las Misiones por 
los misioneros agustinos: 

– Violín. Se toca con las cerdas del arco metidas entre las cuerdas. 

75  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 30, n. 98; SIERRA DE LA CALLE, 
China, Japón, Filipinas, 202-203; ID., China. Obras selectas, 170-171.

76  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 30, n. 100A.
77  Ibid., 31, n. 100B. Conocemos algunos ejemplares existentes en los Museos Vatica-

nos, –con toda probabilidad procedentes de la Exposición Vaticana de las Misiones de 
1925–, así como también en el British Museum de Londres. Reciben la denominación de 
“Mitras pastorales”: PALACE MUSEUM AND VACTICAN MUSEUMS, Beauty unites us. Chinese 
art from the Vatican Museums, The Forbidden City Publishing House, Beijing 2019, 36-37; 
HARRISON HALL, Jessica-LOVELL, Julia (ed.), The Citi Exhibition. China’s hidden Century, 
1796-1912, The British Museum, London 2023, 272.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               36927



– Bandurria. Generalmente se toca con púa. 

– Flautas. La más común es la transversal; la otra apenas se usa en 
China. 

– Dulzaina. Es de sonido desagradabilísimo, pero muy usada. Es im-
prescindible en las bodas y acontecimientos semejantes. 

– Trompetón. De sonido monótono. Es usado en los entierros.78 

J.- Retratos fotográficos 

En el n. 103, el P. Díez Aguado presenta los retratos de los distintos 
vicarios apostólicos de las Misiones Agustinianas de Hunan: Fr. Luis 
Pérez, Fr. Juvencio Hospital, Fr. Agustín González, Fr. Ángel Diego de 
Carvajal. 

En el número siguiente se nombran una serie de fotografías de las 
escuelas de Changteh, Yuankiang, Lichow, Huayong, Nanshin, Yochou, 
Pinkiang y Changshoukai, así como muestras de los trabajos hechos en 
las escuelas. Siguen citadas las fotografías de grupos de catequistas de uno 
y otro sexo y las fotografías de las 25 iglesias construidas por los misione-
ros agustinos entre 1820 y 1923. Estas últimas se dividen en dos grupos. 
El primero lo forman las de Yochou, Huayong, Pinkiang, Sengchou y Li-
chow, que eran de construcción relativamente fuerte, pues eran de ladrillo 
cocido, incluso las columnas interiores. El segundo grupo lo forman las 
restantes, que eran de construcción más sencilla, con paredes de ladrillo y 
columnas interiores de madera.79 

2.- La colección de Shanghai enviada por el P. Gaudencio Castrillo 

Situada en la confluencia entre el Whangpoo y Soochow Creek, y co-
nectada con el Gran Canal –a una docena de millas de donde el Whang-
poo entra en el estuario del Yangtze–, Shanghai ha sido un puerto activo 
durante varios siglos tanto para el comercio costero como para el interior. 
Fue también un puerto de comercio con el extranjero, aunque no de la 
importancia que tendría a partir de la segunda mitad del siglo XIX. Los 
mercaderes de la zona viajaban a las islas de la costa donde intercambia-

78  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 31-32, n. 102.
79  Ibid., 32-33, nn. 104-105.

370                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 28



ban porcelana, seda, algodón con comerciantes japoneses que les ofrecían 
cobre y otros productos.80 

En 1842 –con la firma del Tratado de Nanking entre China e Inglate-
rra–, el puerto de Shanghai quedaba abierto para la residencia y comercio 
con los extranjeros. Los ingleses comenzaron a instalarse en 1843. Al prin-
cipio creció despacio, pero, muy pronto, además de los chinos fueron lle-
gando personas de todas las nacionalidades (más de 46 a principios de 
siglo) y alcanzó una población de varios millones. Los franceses se esta-
blecieron en 1847; los norteamericanos en 1863, y los japoneses en 1895, 
tras la Guerra Chino-japonesa. Poco después la ciudad se convirtió en la 
principal cabeza de puente con Occidente en China, muy por delante de 
Cantón y Macao.81 

Esta situación privilegiada contribuyó por un lado al enriquecimiento 
y, por otro, a poner esa presencia en peligro. La insurrección Taiping (1851-
1864) primero y después la de los Boxers (1900) toman directamente 
como punto de mira “los diablos extranjeros”, cuya presencia deshonra al 
“Imperio del Centro”. A pesar de todo, los occidentales permanecieron 
en Shanghai gracias a la solidaridad de las “potencias del Tratado”. 

Los europeos y norteamericanos se beneficiaban de privilegios exor-
bitantes. Sus concesiones parecían verdaderos estados dentro del Estado. 
Tenían sus propias leyes y administraciones, su propia policía, y la prerro-
gativa de que sus habitantes gozaban de extraterritorialidad. Esto hacía 
que dependiesen de las leyes de sus propios países respectivos y no de la 
ley china. Hasta la aduana estaba controlada estrechamente por los bri-
tánicos.82 

Para atender la administración de las misiones de Hunan y, como cen-
tro de aprendizaje de la lengua china, los agustinos abrieron a finales del 
siglo XIX una casa-procuración en Shanghai. Entre 1894 y 1901 sería pro-
curador allí el P. Manuel Fernández. En 1901 sería nombrado procurador 

80  PEH-TI WEI, Betty, Shanghai. Crucible of Modern China, Oxford 1987, 1; ID., Old 
Shanghai, Hong Long 1993.

81  MALVAL, Jean, Rues de Shanghai, Paris 1989, 6-7; CROW, Carl, Handbook for China, 
Shanghai 1933, 139-140.

82  MALVAL, Rues de Shanghai, 8-9; SIERRA DE LA CALLE, Blas, Pintura china de ex-
portación Museo Oriental. Valladolid (=Catálogo III), Caja España-Museo Oriental, Valla-
dolid 2000, 38-40.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               37129



de Shanghai el P. Gaudencio Castrillo (1870-1945). Él había nacido en 
Ampudia (Palencia) en 1870, y profesó como agustino en Valladolid en 
1886. Viajó a Filipinas en 1893, siendo ordenado sacerdote ese mismo año 
en Manila. Primero trabajó como misionero en Cabacán, región de Ilocos 
Sur, y profesor del seminario de Vigan hasta 1898, año en el que será 
hecho prisionero. Regresó a Manila en 1900 y, al año siguiente, fue nom-
brado procurador de la casa de los agustinos de Shanghai, en China, cargo 
que ocuparía hasta 1926. Posteriormente estaría en España como provin-
cial, para regresar de nuevo a Shanghai en 1932. Tres años después pasaría 
a Manila donde estaría hasta su trágica muerte en 1945, víctima de la bar-
barie japonesa.83 (Ilustración 34) 

Como procurador de los agustinos en Shanghai ejerció una impor-
tante labor que trascendió el ámbito religioso. Al frente de las inversiones 
de la Orden en acciones y en el sector inmobiliario, Castrillo se convirtió 
en uno de los españoles más notables en Shanghai. Cuando el escritor Vi-
cente Blasco Ibáñez visitó la ciudad tuvo ocasión de encontrarse con él. 
Así nos lo describe en su obra “La vuelta al mundo de un novelista”: 

El P. Castrillo, con su barbilla gris en punta y su frente voluminosa 
de hombre de tenaces voluntades, me hace recordar a los héroes de la con-
quista española en América en el siglo XVI. En Shanghai lo respetan como 
si fuese uno de los fundadores de la moderna ciudad, admirándolo además 
por sus dotes de organizador y financiero. Adivinó el porvenir de este 
puerto antes que los ingleses, los norteamericanos y todos los que explotan 
hoy sus negocios. Empleó los dineros de su comunidad (la de los Agusti-
nos) en comprar terrenos alrededor del viejo Shanghai, en la peor de las 
épocas, cuando eran frecuentes las revoluciones y la sangre de enormes 
matanzas humanas corría por las riberas del río Azul. 

Hoy la ciudad se ha ensanchado considerablemente y muchos de sus 
edificios principales son propiedad de la Orden representada por el P. Cas-
trillo. Éste goza de tal prestigio financiero y conoce tan a fondo la pobla-
ción europea que vio formarse desde su primer núcleo, que los banqueros 
más importantes, ingleses y norteamericanos, le piden informes y consejos 

83  MERINO, Agustinos evangelizadores de Filipinas, 75; SIERRA DE LA CALLE, Blas, 
China 1793. La Embajada de Lord Macartney, Caja España-Museo Oriental, Valladolid 
2006, 66-69; ID., “Mons. Diego Carvajal y el P. Gaudencio Castrillo en una exposición en 
Shanghai y Pekín”, en Diáspora. Anuario Misional n. 43 (2021-2022) 109-114.

372                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 30



en momentos de duda; y el fraile castellano, con su barbilla cervantesca, su 
sotana simple de clérigo y el sombrero de teja echado atrás sobre la cabeza 
voluminosa, va bonachonamente de un lado a otro, mirándolo todo con 
sus ojos que parecen distraídos y no pierden detalle. Basta cruzar con él 
unas palabras para convencerse en seguida de que es “alguien”.84 

El libro del P. Castrillo El Comercio en el Extremo Oriente es uno de 
los pocos escritos por los españoles en China que procuran ir más allá de 
la experiencia personal, buscando un tono más académico, en el que se 
discuten opiniones de otros autores y que se confronten con las propias. 
Además, presenta la estructura sistemática y clásica, empezando por la 
geografía y siguiendo por el gobierno, la administración, aduanas, correos 
y telégrafos, ejército y armada, religión y supersticiones, educación y cul-
tura, sistemas monetarios, bancarios y de pesos y medidas, para continuar 
de modo más extenso sobre el origen y desarrollo del comercio, en parti-
cular de los productos minerales, agrarios –como plantas leguminosas, tex-
tiles, medicinales, especias, madera, opio, té, etc.–, para concluir con los 
productos animales y las industrias varias. 

En varias ocasiones el autor defiende las reformas que venía intro-
duciendo la dinastía Qing, hasta el punto de decir que, de haber tenido 
una continuidad, la situación económica presente (en el año 1918) estaría 
siendo mejor. En el último párrafo de su obra el P. Castrillo indica el mo-
tivo por el que escribió este libro. Dice así: “De cuando en cuando hemos 
procurado llamar la atención de nuestros compatriotas para que, sin dejar 
los centros conocidos de su comercio, busquen mercados en estas otras re-
giones al producto sobrante, donde tantos pueblos, con o sin las excelentes 
condiciones del nuestro, viven holgadamente y hacen bonitos negocios. 
Hacer patria, extendiendo nuestro comercio, ha sido el objetivo principal 
que nos propusimos al emprender nuestro humilde trabajo”.85 

El P. Castrillo no sólo fue un gran misionero, sino también un gran 
hombre de negocios. En febrero de 1925 la revista La Esfera publicaba un 
artículo de Santiago F. Estrada sobre los españoles en China. Hablando de 

84  BLASCO IBÁÑEZ, Vicente, La vuelta al mundo de un novelista, II, Ed. Prometeo, Va-
lencia 1924, 140-141.

85  CASTRILLO GUTIÉRREZ, Gaudencio, El comercio en el Extremo Oriente, Imprenta 
del Asilo de Huérfanos del Sagrado Corazón de Jesús, Madrid 1918, 354.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               37331



los misioneros destaca a los PP. Gaudencio Castrillo, agustino y al P. Cuevas, 
agustino recoleto. Dice así: “Continuando las gloriosas rutas de nuestras an-
tiguas misiones, los padres Agustinos, Recoletos y Jesuitas siembran por el 
inmenso estado la fe católica en una catequesis tan esforzada como asidua. 
Entre ellos los padres Cuevas y Castrillo, ‘popularísimos’ en Shanghai, des-
tacan por su doble condición religiosa y financiera, interviniendo con celo 
apostólico en las misiones y con inusitada actividad en los negocios de sus 
Órdenes respectivas. El P. Castrillo regenta empresas de los agustinos y el 
padre Cuevas de los recoletos, ambos con éxito insuperable”.86 

El P. Gaudencio Castrillo realizó toda una serie de inversiones en el 
sector inmobiliario en Shanghai, adquiriendo terrenos y promoviendo la 
construcción de viviendas. Colaboró con el arquitecto español Abelardo 
Lafuente a quien le encargaría los planos para la casa-procuración de los 
agustinos situada dentro del American Settlement en Yangtszeepoo Road, 
la actual Yangshupu Rd.87 

Con el apoyo financiero del Padre Castrillo y la Procuración Agusti-
niana de Shanghai fue fundada una de las mayores empresas comerciales 
de Shanghai la Sino-Spanish Trading dedicada a la exportación e impor-
tación. Tenía como socios al vizcaíno Francisco de Sales Aboitiz y al chino 
Wang Pao Shun. Se dedicaba a la exportación de intestinos secos, pieles 
de búfalo y tripas de cerdo, entre otros productos; y a la importación de 
conservas y salazones de pescado, sacos y especialmente vinos españoles, 
entre ellos el famoso brandy de Pedro Domeq, anunciado en la prensa 
local.88 

La Colección de Shanghai reunida por el P. Gaudencio Castrillo y en-
viada a la Exposición Vaticana de las Misiones de 1925 está formada por 
93 obras. Aunque desde el punto de vista numérico es la más pequeña de 
las tres enviadas desde China, hay que afirmar que, por lo que se refiere 
al valor artístico de las obras es, sin duda, la más importante. Además, al-
gunas de las piezas enviadas, son las más antiguas, remontándose algunas, 
como veremos, a la época de los Reinos Combatientes (480-221 a.C.). El 

86  ESTRADA, Santiago F., “Españoles en China”, en La Esfera (febrero 1925).
87  ORTELLS-NICOLAU, Xavier (ed.), En el país de los chinos. Relaciones sino-españolas 

y cosmopolitismo periférico 1850-1950, Editorial Comares, Granada 2023, 79-80.
88  MARTÍNEZ-ROBLES, D.-ORTELLS-NICOLAU, Xavier, El sueño español en China, Ins-

tituto Cervantes, Pekín 2021, 46.

374                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 32



núcleo (50 obras) lo forman las cerámicas y porcelanas. Siguen después 
los rollos de pintura clásica que son 32. Están después dos recipientes de 
plata, dos bronces esmaltados, una escultura de Budai Hensheng de laca 
tallada y el “traje de clavos” del General manchú. Veámoslo algo más de-
talladamente. (Ilustración 35) 

A.- Cerámicas y porcelanas 

Las obras de cerámica y porcelana china pertenecen a diversas épo-
cas. En primer lugar, en los nn. 53 y 54 cabe citar un horno de barro cocido 
encontrado en las sepulturas de la dinastía Han (206 a.C.-220 d.C.) y un 
tarro de barro cocido para echar vino del mismo período.89 Hay que tener 
en cuenta que los antiguos chinos proporcionaban al difunto, de modo 
simbólico, todo lo necesario para que siguiese satisfaciendo sus necesida-
des y deseos en el más allá. Estos utensilios nos reflejan el estilo de vida 
de los Han. El tema representado en el jarro de vino es una escena de 
caza, uno de los pasatiempos favoritos de la Antigua China. Varias odas 
en el Shih King describen estas grandes cacerías, persiguiendo al pato sal-
vaje o al tejón, al jabalí o a la liebre, al ciervo o al tigre…90 (Ilustraciones 
36 y 37) 

De la dinastía Song del Sur (1127-1279) es un pequeño vaso “Jun” de 
color púrpura y azul, de porcelana “qingcai”.91 A la siguiente dinastía, los 
Yuan (1271-1368) pertenece “un plato muy pesado de color verde ceni-
ciento” que, aunque en el Catálogo se clasifica como obra del siglo XVII, 
pensamos que es anterior. Se trata de una porcelana celadón de Long-
Ch’uan.92 

Cerámicas funerarias de la dinastía Ming (1368-1644) son “cuatro es-
tatuas de barro cocido, representando músicos y acompañantes a los fune-
rales”. En las tumbas de los Ming se han encontrado modelos de músicos 
que suelen ir en la parte delantera de las procesiones, bien a pie, o bien a 

89  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 38, nn. 53-54.
90  SIERRA DE LA CALLE, China, Japón, Filipinas, 110-111; ID., China. Obras selectas, 

78-79; Descripción más amplia en CASADO PARAMIO, José Manuel-SIERRA DE LA CALLE, 
Blas, Museo Oriental de Valladolid. Orígenes, presente y obras maestras, Estudio Teológico 
Agustiniano, Valladolid 1989, 38-42.

91  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 37, n. 49.
92  Ibid., n. 50.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               37533



caballo. Ellos parece que están anunciando la llegada del ocupante del pa-
lanquín. Van tocando diversos tipos de instrumentos, tales como trompe-
tas, cuernos, tambores, címbalos. Estos músicos avisan de la llegada del 
ocupante de la tumba. Ellos no están allí para entretener, sino para inter-
pretar un ritual de ritmo ceremonial. Por la literatura de la época conoce-
mos que –en la vida real–, se repetía esta escena en la que una banda de 
músicos desfilaba delante de las autoridades para anunciar su llegada, en 
ocasiones ceremoniales importantes.93 (Ilustración 38) 

Son cinco las porcelanas tipo “azul y blanco” de la dinastía Ming (1368-
1644). Sobre una de ellas comenta el P. Díez Aguado “se usaba para enviar 
presentes a los amigos y parientes en las festividades y aniversarios de cum-
pleaños”.94 Los europeos las conocen como “ginger jars”, porque el comer-
cio del jengibre se hacía en jarrones y vasos de esa forma. Este tipo de 
porcelana es conocido en China como “Ch’ing-hua”. Son obras de porce-
lana blanca con dibujos en azul cobalto bajo cubierta transparente. Se ob-
tenía a partir del caolín que se extraía en los alrededores de los hornos de 
Ching-te.chen, y de un mineral de cobalto importado del Irán o de Sumatra. 
El “azul musulmán” se mezclaba con un azul chino. A veces la importación 
se interrumpía por causas políticas y los artistas no podían emplear más que 
el azul local, dando origen a una porcelana algo más pálida y uniforme.95 

Entre los “blancos de China” se encuentran algunas imágenes de 
Kuanyin, el bodisatva de la misericordia. De especial interés es la n. 14, 
de la dinastía Ming (1368-1644) descrita así en el Catálogo: “Kwanin, diosa 
sentada en silla con el infante en brazos, dos guardias de honor en su mismo 
pedestal y dos dragones cuidando el trono de la divinidad. El título que 
lleva la diosa en esta postura es de ‘Madre de la Fecundidad’”.96 Este tipo 
de imágenes budistas fueron muy populares en el Japón, donde, en tiempo 
de las persecuciones de los cristianos –de 1587 a 1873–, eran utilizadan 
como una representación de la Virgen María.97 (Ilustración 39) 

93  Ibid., 38, n. 52; SIERRA DE LA CALLE, China, Japón, Filipinas, 118-119; ID., China. 
Obras selectas, 86-87.

94  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 36, n. 23.
95  Ibid., nn. 22-26; SIERRA DE LA CALLE, China, Japón, Filipinas, 120; ID., China. Obras 

selectas, 88.
96  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 34-35, n. 14.
97  SIERRA DE LA CALLE, China, Japón, Filipinas, 123; ID., China. Obras selectas, 91.

376                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 34



Muy llamativa es la imagen de “Doumu, la Madre de la Osa Mayor”, 
identificada aquí en el n. 15 del Catálogo como Kwanin, obra del siglo 
XVIII. Viene así descrita: “Estatua de la diosa Kwanin sentada sobre la 
maravillosa flor de lotus, que la sirve como de pedestal; lleva de la base un 
vigilante dragón y a sus lados cuatro guardianes de honor. Tiene la estatua 
ocho brazos, dos juntos sobre el pecho y los demás extendidos, como para 
socorrer a los mortales, que se acogen a la protección de la divinidad, cuyos 
atributos son sabiduría, felicidad y misericordia. La estatua es de hermosa, 
fina y blanca porcelana de la dinastía Ming”.98 (Ilustración 40) 

Típicamente chinos son un par de leones budistas –en el Catálogo los 
llaman dragones–, en porcelana azul turquesa, de la época Kangxi (1662-
1722). El P. Díez Aguado comenta que eran “guardianes domésticos de pa-
tios, jardines y entradas de domicilios. Basta ostentar semejantes figuras en 
los edificios para que se crean los naturales exentos de maleficios, además 
de asegurar la felicidad para todos los habitantes”.99 

Son numerosas las obras de porcelana perteneciente a la denominada 
“Familia verde” de la época Kangxi (1662-1722). Entre ellas están cuatro 
placas de vistas panorámicas de porcelana para adornos de salas, con sus 
respectivos marcos.100 Dos más van decoradas una con un unicornio y la 
otra con un elefante blanco.101 Otro plato tiene como decoración a dos 
mujeres chinas leyendo en el jardín de la casa, mientras el niño juega.102 

De gran calidad es un plato negro decorado con dos dragones en-
frentados de la época Kangxi (1662-1722). El dragón es, sin duda alguna, 
el símbolo artístico más frecuente y más importante de la cultura china. 
Se podría decir que es símbolo de la China misma. Para ellos no es el ho-
rrendo monstruo de la iconografía medieval europea, sino el genio de la 
fortaleza y de la bondad. Es el espíritu del cambio y, por tanto, de la vida 
misma. Tiene el poder de transfiguración y trae abundantes lluvias vivifi-

98  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 35, n. 15; SIERRA DE LA CALLE, 
China, Japón, Filipinas, 124-125; ID., China. Obras selectas, 92-93.

99  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 34, nn. 9-10.
100  Ibid., n. 12.
101  Ibid., n. 11; SIERRA DE LA CALLE, China, Japón, Filipinas, 126; ID., China. Obras 

selectas, 94.
102  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 37, n. 39.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               37735



cantes a los campos. Es, también, el emblema del emperador.103 (Ilustra-
ción 41) 

Destaca la potente imagen de Zhen Wu, identificado en el catálogo 
como “el gobernador del infierno sentado en su trono”, obra de la época 
del emperador Kangxi (1662-1722). Zhen Wu es una divinidad taoísta, aso-
ciada particularmente con las curaciones. Se dice que curó al emperador 
Renzong (reinado 1023-1064) de una enfermedad en 1056. No solamente 
es considerado como divinidad poderosa en las curaciones y los exorcis-
mos, sino también como el protector celeste del emperador y del Estado.104 
(Ilustración 42) 

Obra de gran calidad, y que nos cuenta una hermosa historia es el 
portapinceles decorado con la representación de un jardín con sus lagos 
y puentes por donde se están paseando los poetas. Aquí se escenifica el 
popular episodio conocido como “Reunión de 42 letrados en el Pabellón 
de las Orquídeas”. En el año 353 Wang Xizhi (321-379) invitó a 42 letra-
dos y poetas a celebrar el Festival de Purificación de la Primavera en el 
pabellón de las Orquídeas en Shan-Yin, provincia de Chechiang. Los sir-
vientes colocaban copas de vino sobre las hojas de loto que flotaban 
sobre la corriente. Cuando una de las copas llegaba a orillas del arroyo, 
se pedía al invitado que compusiese un poema y bebiese el vino. Al final 
de la tarde –cuando todos estaban decididamente medio borrachos–, 
Wang Xizhi reunió los poemas de sus amigos y escribió una introducción 
o prefacio, que se ha convertido en la caligrafía más famosa de China.105 
(Ilustración 43) 

A la conocida como “familia rosa” pertenecen varios jarrones deco-
rados con pájaros y flores, escenas alegóricas y mitológicas.106 El término 
“familia rosa” fue acuñado por Jaquemart en el siglo XIX. Es aplicado a 
un grupo de porcelanas esmaltadas sobre cubierta que comenzó a produ-

103  Ibid., n. 37; SIERRA DE LA CALLE, China, Japón, Filipinas, 128; ID., China. Obras 
selectas, 96.

104  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 37, n. 48. Amplia información sobre 
Zenwu en SIERRA DE LA CALLE, Bronces Chinos, 196-199.

105  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 37, n. 45. Amplia información sobre 
esta historia en SIERRA DE LA CALLE, Blas, China. Arte inefable. La donación S. C. Cheng 
(=Catálogo IX), Caja España-Caja Duero-Museo Oriental, Valladolid 2011, 150-155.

106  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 35-36, nn. 19, 20, 21 y 35.

378                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 36



cirse hacia 1721. Su época de esplendor fue durante los primeros cuarenta 
años del reinado de Qianlong (1736-1795). Este tipo de porcelana esmal-
tada es conocido en China con el nombre de “Yang-tsai” o color extran-
jero, o también “Feng-tsai” o colores pálidos. Algunos afirman que este 
color fue introducido en China por el artista jesuita Castiglione. Este es-
malte de la “familia rosa” había sido descubierto en 1650 por Andreas 
Cassius de Leida. Deriva del clorhidrato de oro y hierro.107 

A este mismo grupo de la “familia rosa” pertenece un hermoso plato 
decorado con diversos tipos de flores, mariposas y cañas de bambú. Está 
lleno de simbolismo. Las mariposas en China son símbolo de la alegría, el 
verano y la felicidad conyugal. Los crisantemos evocan el poema del Seto 
de Oriente, compuesto por Tao Yuan Ming (363-427) que dice: “En el Seto 
de Oriente recojo ociosamente crisantemos / y desde mi tranquilo lugar 
contemplo las montañas del Sur… / En todo ello late un sentido profundo 
/ que quisiera expresarlo… pero no encuentro las palabras”. Desde enton-
ces los crisantemos se han convertido para los chinos en símbolo de la 
vida sencilla y natural, de la vida alejada del mundanal ruido y envuelta 
en la melancolía dorada del otoño y de la renuncia. Por su parte el bambú 
tiene un rico simbolismo. Se doblega, pero no se rompe, como hace el 
hombre confuciano ante las adversidades de la vida. También simboliza 
la paciencia frente a las desgracias y la rectitud, por la firmeza y, al mismo 
tiempo la flexibilidad de su tronco. Por otro lado, sus hojas verdes cantan 
el cántico de la eterna juventud.108 

Es muy llamativa la imagen de Bodhidarma, fundador del budismo 
zen, con un rostro oscuro y la túnica blanca. Es una pieza realizada en 
gres en la época Tongzhi (1862-1874). Erróneamente, en el Catálogo del 
P. Díez Aguado viene identificado como Buda. Una leyenda lo asocia al 
origen mítico del té. Cuentan que, estando meditando luchaba contra el 
sueño. Para permanecer permanentemente despierto se cortó los párpa-
dos. La piel, cayendo a tierra se transformó en la planta del té. Desde 

107  BEURDELEY, M.-RAINDRE, G., La porcelaine des Qing. Famile verte et Famile rose, 
1644-1912, Fribourg-Paris 1986, 90-91.

108  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 37, n. 38; WILLIAMS, C. A. S., Out-
lines of chinese symbolism and art motives, Dover P., New York 1976, 33-34; SIERRA DE LA 
CALLE, China, Japón, Filipinas, 130; ID., China. Obras selectas, 98; ID., Museo Oriental. Arte 
chino y filipino, Ediciones Estudio Agustiniano-Museo Oriental, Valladolid 1990, 43.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               37937



aquel día los monjes tienen la costumbre de beber té para poder orar por 
la noche.109 

B.- Pinturas chinas clásicas 

El P. Díez Aguado, entre las páginas 38 y 42 de su Catálogo nos pre-
senta brevemente 32 pinturas clásicas chinas que fueron enviadas por los 
agustinos a la Exposición Vaticana de las Misiones de 1925. El estudio de-
tallado de las mismas sería objeto, por sí sólo, de una tesis doctoral. Unas 
son catalogadas como pertenecientes a la dinastía Tang (618-907), otras 
de las dinastías Song (960-1279), Yuan (1271-1368) o Ming (1368-1644). 
Como botón de muestra presentaremos media docena de ellas. 

La pintura n. 4 viene así descrita: “Cuadro panorámico. Representa 
un paisaje montañoso y un río; a la orilla de éste, y al lado de un corpulento 
árbol, se halla un literato que deseando pasar a la otra orilla del río, ajusta 
el pago del paso con el dueño de una barca. El artista Wang-Shin, gozó de 
fama y habilidad durante su vida. Pertenece el cuadro al tiempo de la di-
nastía Sung”. Lo más probable es que se trate de una copia posterior, re-
alizada en la dinastía Qing (1644-1911).110 (Ilustración 45) 

En el n. 9 del Catálogo se presenta un cuadro “que representa tres her-
mosas grullas, signo de longevidad, así como el añoso árbol de pino que es 
símbolo también de la misma. De la dinastía Sung, Artista Chao Tsing”.111 
Aunque se afirma que es una obra de la dinastía Song (960-1279), muy 
probablemente se trata de una copia posterior. (Ilustración 44) 

Antiguamente, en China parejas de grullas eran colocadas en el salón 
del trono del palacio imperial, o en las casas de los antiguos dignatarios 
como augurio de larga vida. Las grullas en China son símbolo de longevi-
dad y también de armonía. La palabra china para denominar grulla es 
“he”, que es un homófono de la palabra armonía, de ahí que las grullas 
representen también la paz. Sus largas patas se decía que resonaban con 
la armonía de la naturaleza y el cielo. En otro tiempo se creía que las gru-

109  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 37, n. 42; SIERRA DE LA CALLE, 
China, Japón, Filipinas, 136; ID., China. Obras selectas, 104.

110  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 39, n. 4; SIERRA DE LA CALLE, 
Museo Oriental. Arte chino y filipino, 94.

111  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 39, n. 9.

380                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 38



llas eran inmortales y que llevaban a los dioses inmortales al cielo. A este 
propósito una leyenda china, narrada por Sou Chen Chi, nos habla de un 
personaje llamado Ting Ling-Wei (s. II d.C.) de la ciudad de Shengking. 
Cuenta que se fue a la montaña de Ling-Hsü para estudiar la magia negra. 
Después de mil años se transformó en grulla y, encaramándose a una lá-
pida sepulcral situada cerca de la puerta de su pueblo natal, cantó: 

Hay un ave que es Ting Ling-Wei / Dejó su casa hace mil años; 

Las paredes están inmutables / Sus gentes se han convertido en polvo. 

Mucho mejor ser un “Hsien” (Inmortal) / Que convertirse en polvo 

Una vez que manifestó sus sentimientos, emprendió el vuelo remon-
tándose hacia el cielo.112 

En el n. 10 del Catálogo se cita a “La diosa Kwanin sobre la flor de 
lotus, admirablemente dibujada. Es obra del inteligente pintor Yang P’ei de 
la dinastía Sung”.113 Su nombre chino, Kuan-Yin, significa “Aquella que 
siempre pone atención a los sonidos”, es decir aquella que escucha las ora-
ciones. De personaje masculino en el budismo de la India –donde se le co-
noce también como Avalokitesvara–, a partir del siglo XII los chinos la 
comenzaron a representar como mujer. En torno a ella existen numerosas 
leyendas. La caligrafía de los lados, escrita por el coleccionista Tuan Fang, 
nos ha sido traducida en 1988 por el Dr. Thomas Lawton, Director de la 
Freer Gallery de Washington. En ella se ofrece una breve biografía del 
pintor Yang P’ei y un comentario a la pintura. Entre otras cosas dice: “Esta 
pintura de Kuan-Yin es amable y placentera en apariencia con un senti-
miento de profunda compasión. Las dos manos están agarradas alrededor 
de las rodillas. La divinidad está totalmente en una actitud de misericor-
dia”.114 

El n. 21 del Catálogo es una de las pinturas más atractivas del Museo 
Oriental. Titulada “Vuelta a casa”, se trata de una pintura sobre papel atri-
buida a Shung Tsung, de la dinastía Yuan (1279-1368). Aquí se nos muestra 

112  WILLIAMS, Outlines of chinese symbolism, 101-102.
113  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 39, n. 10.
114  Una información más detallada en CASADO PARAMIO-SIERRA DE LA CALLE, Museo 

Oriental de Valladolid. Orígenes, presente y obras maestras, 42-46.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               38139



el sexto momento de la famosa historia zen del niño y el buey. Ha termi-
nado la lucha entre el muchacho y el buey. Él ya no se cuida más de las 
ganancias o las pérdidas. Canta canciones sencillas de muchacho de pue-
blo. Cabalga sobre el buey con la mirada fija en cosas que no son de este 
mundo. Incluso si le llaman no vuelve la cabeza. Ya no hay nada cuya se-
ducción pueda entretenerlo. El texto zen así describe este episodio: “Ca-
balgando sobre el toro / toma con calma la vía de casa. / Rodeado por la 
niebla de la tarde, / de modo melodioso, / el sonido de la flauta se pierde en 
la lejanía. / Cantando, al mismo tiempo una canción, / su corazón está lleno 
/ de una alegría indescriptible. /¿Es necesario decir que él se ha convertido 
/ en uno de aquellos que saben?.115 (Ilustración 46) 

El n. 26 viene descrito como “El Cojo Inmortal T’eh Quia Li, que bien 
se podría traducir por El Diablo Cojuelo; va de peregrino, asistido por un 
lazarillo, o un rapazuelo acompañante. Artista Kas-I”.116 Cuenta la leyenda 
que este inmortal taoísta, mientras estaba en la tierra, consiguió tal per-
fección en las arte mágicas, que, con frecuencia, se trasladaba a las regiones 
celestiales a parlamentar con Lao-tsé. En esos casos iba allí en espíritu, 
mientras su cuerpo –aparentemente muerto–, quedaba al cuidado de un 
discípulo. En una ocasión, su discípulo –creyéndolo auténticamente 
muerto–, quemó su cuerpo. Cuando Li Tieguai regresó de las colinas de 
la longevidad, se encontró que no tenía cuerpo donde entrar. Se puso a 
buscar un cuerpo de alguien que acabase de morir, pero lo único que en-
contró fue el cuerpo de un mendigo. Por eso es representado de este 
modo, con un bastón y una calabaza, símbolo del poder que tiene de libe-
rar su espíritu del cuerpo.117 (Ilustración 47) 

El n. 27 del Catálogo “representa una escena antigua familiar de la 
época Han, en el mismo palacio de verano. Su autor, Chao Po-Chu, de la 

115  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 41, n. 21; SUZUKI, Daisetz Teitaro, 
Saggi sul Budismo Zen, I, Edizioni Mediterranee, Roma 1975, 342-362; SIERRA DE LA 
CALLE, Museo Oriental. Arte chino y filipino, 98-99; ID., China, Japón, Filipinas, 268-269; 
ID., China. Obras selectas, 216-217.

116  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 41, 26.
117  EBERHARD, Wolfram, Dictionnaire des symboles chinois, Seghers, Paris 1984, 193; 

SIERRA DE LA CALLE, Museo Oriental. Arte chino y filipino, 95; ID., China, Japón, Filipinas, 
243; ID., China. Obras selectas, 211. 

382                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 40



dinastía Sung”.118 El artista Chao Po-Chu era descendiente del primer em-
perador de la dinastía Song (960-1279). Estaba activo en el año 1120 en la 
Academia de Kaifeng, y durante el reinado del emperador Kao Tsung, en 
la Academia de Hangchou. Era bien conocido y muy apreciado como pin-
tor a la manera de “oro y verde” particularmente de paisajes y motivos 
arquitectónicos,119 En la inscripción superior el coleccionista Tuan Fang 
indica el título del cuadro y el nombre del autor. Las caligrafías laterales 
hacen alusión al autor y a la escena que representa. Seis sellos rojos están 
distribuidos en distintos ángulos de la pintura. 

C.- Los Bronces 

Por lo que se refiere a la Colección de Shanghai eran cinco las obras 
de bronce enviadas a la Exposición Vaticana de Misiones de 1925. La más 
importante era una imagen del bodisatva Kuanyin que se quedó en los 
Museos Vaticanos. Viene descrita en el n. 8 del Catálogo del P. Díez 
Aguado del modo siguiente: “Estatua de bronce; representa a la diosa Kwa-
nin, con once caras y ocho brazos, que a todos remedia, cuando les ve ne-
cesitados. Imagen la más popular en la escatología sagrada del budismo. 
Es de la época Ming (1368-1644)”.120 

Se encuentra también -con el n. 1 del Catálogo- un “vaso de cobre 
para libaciones en los sacrificios sagrados de la dinastía Han. Esta dinastía 
-añade el texto-, comprende desde el año 206 antes de Jesucristo hasta el 
año 25 del Señor”.121 

Creemos que se refiere a un vaso ritual tipo li, con tres patas huecas, 
utilizado para cocer alimentos. Entre los bronces arcaicos, el li, al igual 
que el ding es un recipiente de bronce usado tanto para cocinar alimentos 
como para contenerlos y servirlos. Tiene una gran boca y un cuerpo for-
mado por tres ubres con tres patas cónicas pequeñas. La finalidad de este 
curioso diseño era la de exponer al fuego la mayor parte de la superficie 
del recipiente, de modo que el alimento que había dentro podía ser coci-
nado con rapidez. 

118  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 41, n. 27.
119  CAHILL, James, An Index of early Chinese Painters and paintings, Tang, Sung, Yuan, 

Los Ángeles 1980, 65.
120  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 34, n. 8.
121  Ibid., 34, n. 1.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               38341



En la dinastía Shang (ca. 1600-1050 a.C.) el li tenía un cuerpo amplio 
con las patas huecas, asas en el borde y un cuello estrecho. Con el paso del 
tiempo la forma fue evolucionando y dejó de usarse para cocinar. El tipo 
de bronce li, desaparece casi totalmente en el periodo de los Reinos Com-
batientes (475-221 a.C.) tanto como vaso ritual como vaso para uso diario.122 

Aunque en el Catálogo del P. Díez Aguado se considera como una 
obra Han, pensamos que se trata de una obra posterior, de la dinastía 
Ming (1368-1644). Se trata de una forma de li evolucionada. Las patas del 
recipiente parecen formadas con tres melocotones unidos. También las 
dos asas de la parte superior representan una rama de melocotón con un 
fruto, típico motivo chino, símbolo de la inmortalidad, asociado funda-
mentalmente a personajes del taoísmo, como Shou Lao o la diosa Xi Wang 
Mu. En las patas del recipiente pueden verse tres ideogramas chinos no 
identificados.123 

Con los nn. 2, 3 y 4 del Catálogo del P. Díez Aguado se citan “puntas 
de lanza usadas en las guerras hace unos dos mil años (Dinastía Han)”.124 
Se trata de una punta de lanza y dos hachas ge o ko del siglo IV a.C. de la 
época de los Reinos Combatientes (475-221 a.C.). (Ilustración 48) 

Un arma muy difundida en la edad de bronce en China era la lanza. 
Hay que resaltar como primera característica que todas las puntas de 
lanza que se han encontrado pertenecientes a esta época presentan una 
unión entre la punta y el mango tipo alveolo, es decir, el mango se inserta 
dentro de la base de la lanza hueca. Esto es así tanto en los ejemplares 
más antiguos de la época Shang (ca. 1600-ca. 1050 a.C.) como en aquellos 
del periodo Zhou (ca. 1050-771 a.C.).125 

La lanza mao es un arma con un mango largo para arrojarla. Esta 
usada en combinación con el escudo dun para el ataque y la defensa. Este 
ejemplar tiene una pátina verde esmeralda fruto del enterramiento. Piezas 

122  MA CHENGYUAN, Ancient Chinese Bronzes, Oxford University Press, Oxford 1986, 
188-189; RAWSON, Jessica, Mysteries of Ancient China New Discoveries from the Early Dy-
nasties, British Museum Press, London 1996, 60-61. 

123  SIERRA DE LA CALLE, Bronces Chinos, 150-151.
124  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 34, nn. 2-3; SIERRA DE LA CALLE, 

Bronces Chinos, 138-143.
125  LANCIOTTI, Alfieri y otros, Armi e armature asiatiche, Bramante Editore, Milano 

1974, 147.

384                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 42



similares se han encontrado en excavaciones en la región de Changsha, 
provincia de Hunan.126 También pueden verse en otras colecciones.127 

El hacha daga ge –conocida también como ko–, es un hacha puñal 
con diversos usos. Montada sobre un mango de madera perpendicular al 
mismo bronce, el ge podía servir como hoz para la siega o como cuchillo 
o puñal para defenderse. Si se fija longitudinalmente sobre un palo largo 
se transforma en lanza o en arma de guerra. 

Apareció en el segundo milenio a.C. y su uso se extendió hasta la 
época Han (206 a.C.-220 d.C.) a lo largo de una basta zona del país, lo que 
demuestra la gran popularidad que llegó a alcanzar. De hecho, este tipo 
de arma figura en muchas escenas de caza o de guerra de este periodo.128 

Relacionados con los bronces están las monedas. En el n. 5 de la co-
lección de Shanghai se menciona “moneda en forma de llave usada en la 
dinastía Han como base de las transacciones comerciales; su valor se redu-
cía al peso del cobre que tenía”.129 Se trata de un tipo de moneda que cir-
culó en China durante el reinado de Wang Mang (9-23 d.C.) un general 
rebelde en contra de los Han, que fundó su propia dinastía, la Hsin, y que 
sería asesinado el año 23 d.C.130 

D.- La plata 

Muy llamativos son dos recipientes de filigrana de plata con decora-
ción en esmalte, descritos en los nn. 6-7 de la colección de Shanghai de 

126  YANG HONG, Weapons in Ancient China, Science Press, Beijing-New York 1992, 106.
127  KALGREN, Bernhard-WIRGIN, Jan, Chinese Bronzes. The Natanael Wessen Collection, 

Östasiatiska Museet, Stockholm 1969, 138-139; LOEHR, Max, Chinese Bronze Age Weapons, 
The University of Michigan Press, London 1956, 137; ALLEN, Anthony J., Allen’s Authentica-
tions of Ancient Chinese Bronzes, Takapuna, New Zealand 2001, 134-135; RAWSON, Jessica, 
Chinese Bronzes. Art and Ritual, British Museum Publications, London 1987, 90.

128  TOSCANO, Museo d’arte cinese di Parma, 24 y 65.
129  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 34, n. 5.
130  O’NEILL, Hugo B., Companion to Chinese History, New York-Oxford 1987, 350; 

STEWART LOCKHART, James H., Stewart Lockhart Collection of Chinese Copper Coins, Kelly 
& Walsh Limited, Shanghai 1915, 35-36; THIERRY, Francois, Monnais de Chine, Bibliotheque 
Nationale, Paris 1992, 43. El Museo Oriental atesora una importante colección de numis-
mática china de más de 6.000 ejemplares, coleccionada principalmente por el P. Pedro Pelaz, 
gran misionero en Hunan, China de 1903 a 1920: SIERRA DE LA CALLE, Blas, Dinero chino. 
Monedas y billetes (=Cuadernos del Museo Oriental n. 7), Museo Oriental, Valladolid 2000.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               38543



este modo: “un par de vasos pequeños de metal formando el capullo de las 
flores de lotus cuando descansan sobre el pedestal, y abiertas las flores o 
sus pétalos cuando están suspendidos. Los pétalos son transparentes de 
color de oro en la parte metálica, principalmente en la parte que hace de 
nervios. Dinastía Ching, al subir al trono el sexto emperador de esta dinastía 
K’ien Lung (1736-1796)”. (Ilustración 49) 

Estos recipientes eran utilizados como ambientadores y dentro de 
ellos se ponían esencias perfumadas. Son obras raras realizadas con fili-
grana de plata esmaltada en Cantón, China, hacia 1830.131 

E.- Bronces esmaltados 

Los nn. 55 y 56 del Catálogo de la colección de Shanghai están dedi-
cados a los bronces esmaltados realizados con colores a fuego, uno en la 
dinastía Ming (1368-1644) y el otro en la época del emperador Qianlong 
(1736-1795).132 

La obra de la dinastía Ming es un ánfora de bronce esmaltado con la 
técnica “champlevé”. Reproduce la antigua forma del bronce de tipo “Hu” 
propia de la dinastía Shang (ca. 1600-ca. 1050 a.C.) y Zhou (ca. 1050-771 
a.C.). Originalmente se trataba de recipientes rituales para contener vino. 
Reminiscencia de los bronces antiguos son también las asas en las que se 
reproduce la máscara del mítico “Tao-Tieh”, una forma indeterminada 
entre felino y dragón.133 (Ilustración 50) 

La otra pieza es de la época del emperador Kangxi (1662-1722); es una 
típica “Ánfora de peregrino”. Este tipo de recipiente llegó a China por in-
flujo de la cultura islámica. Eran realizados tanto en metal como en porce-
lana. Su origen se remonta a los modelos de terracota romanos y 
parto-persas de los siglos II-VI d.C. Originalmente no era considerado ajuar 
de lujo. Más bien estaban diseñadas para colgar sobre los flancos de los ca-
ballos, de ahí su forma aplastada. Las copias chinas en esmalte y porcelana 
serán para el servicio de los poderosos y de las clases ricas.134 (Ilustración 51) 

131  SIERRA DE LA CALLE, China, Japón, Filipinas, 102-103; ID., China. Obras selectas, 
70-71.

132  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 38, nn. 54-55.
133  SIERRA DE LA CALLE, China, Japón, Filipinas, 98-99; ID., China. Obras selectas, 66-

67.
134  SIERRA DE LA CALLE, China, Japón, Filipinas, 100; ID., China. Obras selectas, 68.

386                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 44



F.- La laca 

El n. 31 de la colección de Shanghai habla de “Buda de laca encar-
nada, con su manto primorosamente tallado”.135 En realidad no es Buda, 
sino más bien el sonriente Budai Hesheng, personaje muy popular dentro 
de la iconografía budista china, cuyo culto se ha difundido por toda el Asia 
Oriental. Lleva en su manto tallados en relieve los ocho símbolos budistas: 
el dosel, la concha, el vaso sagrado, la rueda de la ley, el paraguas real, el 
nudo sin fin, la flor de loto, los peces.136 

Budai Hesheng (O Heshang), el monje obeso con el saco de tela de cá-
ñamo, es considerado como una manifestación de Maitreya, el quinto y futuro 
Buda terrestre. Maitreya es benévolo e invencible. Literalmente su nombre 
significa “saco de cáñamo”. Este apelativo deriva del hecho que iba por los 
pueblos pidiendo limosnas con un saco de cáñamo sobre la espalda. Su nom-
bre propio era Ch’i-Tzu. Vivió en la actual provincia de Zhejiang. Gozó de 
gran consideración entre la gente, porque le permitía prever el tiempo. Si el 
monje dormía sobre los puentes o en la calle, había que esperar buen tiempo. 
Si llevaba sandalias y buscaba refugio había que prever la lluvia. Eventos ma-
ravillosos circundaban su persona. Durante las nevadas podía dormir al aire 
libre sin que la nieve cayese sobre su cuerpo. (Ilustración 52) 

Según otra tradición nació en una familia de Brahamanes en el Sur 
de la India. Como Buda futuro puede ser considerado tanto un Buda 
como un bodisatva. En esta última forma aparece en el budismo chino 
como Budai Hesheng, el monje con el saco de tela. Se le muestra sonriente 
de cara a los problemas de la humanidad. Los grandes lóbulos de las orejas 
simbolizan la sabiduría y la aptitud para enseñar a la gente. Su vestimenta 
cuelga desordenada, permitiendo mostrar su enorme vientre, algo que es 
embarazoso, según la concepción china tradicional del buen comporta-
miento. Sin embargo, él representa la armonía, la amabilidad, el descanso 
y la relajación. Sus actitudes mentales son inmensamente loables.137 

135  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 36, n. 31; SIERRA DE LA CALLE, 
Museo Oriental. Arte chino y filipino, 49; ID., China, Japón, Filipinas, 152; ID., China. Obras 
selectas, 120.

136  VOLLMER, J. E., Five colours of the universe. Symbolism in clothes and fabrics of 
the Ch’ing Dynasty (1644-1911), Edmonton 1980, 63.

137  CHANG FOUNDATION, Buddhist Images in gilt Bronzes, Taipei 1993, 58-65; BUNCE, 
Fredrick W., An Encyclopaedia of Buddhist Deities, Demigods, Godlings, Saints and De-

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               38745



G.- Traje de general manchú 

El Catálogo de la Colección de Shanghai, en el n. 57 cita sencilla-
mente “traje uniforme de general manchú”.138 En una de las fotos del pa-
bellón de los agustinos en la Exposición Vaticana de las Misiones se puede 
ver colocado en un maniquí. En sentido riguroso se trata de un uniforme 
que los funcionarios militares debían vestir en la corte y, aunque los yel-
mos sean de metal, el resto de la indumentaria consiste en una tela sun-
tuosa adornada con clavos dorados. Este “Ting kia”, o armadura adornada 
de clavos era, obviamente una variante más ligera de la verdadera arma-
dura, pues, sobre aquellas destinadas a la guerra, los clavos servían para 
fijar filas de placas de hierro, en el interior de los indumentos de la tela, 
según el modo de las brigantinas europeas. La parte superior, con las man-
gas largas, se llama “Kaok” y la parte inferior -que llega hasta los tobillos, 
y está abierta por el medio-, se denomina “Shang”. Esta combinación de 
tela y armadura ha sido probablemente introducida en China en el siglo 
VIII d.C.139 

 

3.- La colección de Hankow, enviada por el P. Pedro Cerezal  

El nombre “Hankow” significa “en la desembocadura del río Han”, 
el cual se une con el Yangtze Kiang en este lugar, distante unas 600 millas 
de la desembocadura en el mar. Desde Hankow hasta el mar es posible 
la navegación en todas las épocas del año; en verano –cuando la co-
rriente de agua era más abundante–, podía ser surcado, incluso, por gran-
des embarcaciones oceánicas. Originalmente, era sólo un suburbio de la 
ciudad de Hanyang, pero, a raíz de la apertura del puerto al comercio 

mons, D. K. Print World, New Delhi 1994, 218; Dizionario della sapienza orientale. Bud-
dismo, Induismo, Taoismo, Zen, Edizioni Mediterranee, Roma 1991, 68; HALEN, Harry, Mir-
rors of the Void. Buddhist Art in the National Museum of Finland, Helsinki 1987, 84-85.

138  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 38, n. 31; SIERRA DE LA CALLE, 
Museo Oriental. Arte chino y filipino, 74-75; ID., China, Japón, Filipinas, 196-197; ID., China. 
Obras selectas, 164-165.

139  SIERRA DE LA CALLE, Blas, La seda en la China Imperial. Mito, poder y símbolo 
(=Cuadernos del Museo Oriental n. 2), Editorial Estudio Agustiniano, Valladolid 1989, 51-
53. Este traje fue robado del Museo Oriental, en diciembre de 2012. La policía sigue inten-
tando su recuperación.

388                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 46



exterior, en 1861, y al posterior establecimiento de las concesiones ex-
trajeras -inglesas, alemanas, rusas, francesas, japonesas-, la ciudad creció 
enormemente, convirtiéndose en la principal ciudad de la provincia de 
Hupeh.140 

En esta ciudad los agustinos fundaron una casa-misión, que servía a 
los misioneros como residencia para estudiar la lengua china antes de 
pasar a ejercer la labor misional. Al mismo tiempo, era casa-procuración 
desde la que se atendían distintas tareas administrativas y financieras en 
favor de las misiones. Según el Estado de la Provincia de 1905 allí residían 
entonces tres religiosos, los PP. José Pons, Agustín Paz y Vicente Fe-
rrero.141 

Desde 1894 hasta 1923 ejerció allí como procurador el P. José Pons, a 
quien sustituiría el P. Pedro Cerezal.142 Siendo procurador en Hankow, el 
P. Pedro Cerezal fue el encargado de enviar en 1924 a la Exposición Vati-
cana de las Misiones las obras reunidas en el Vicariato. Hijo de Faustino 
Cerezal y Josefa Pastor, nació en Palencia, el día 19 de octubre de 1885. 
Tras unos primeros estudios en Palencia y Carrión tomó el hábito agusti-
niano en Valladolid el 3 de octubre de 1901, haciendo la profesión de votos 
religiosos al año siguiente el 4 de octubre de 1902, y la solemne el 5 de oc-
tubre de 1905. Estudió filosofía en Valladolid y teología en La Vid siendo 
ordenado sacerdote en La Vid el 26 de julio de 1909. Inmediatamente fue 
destinado a las misiones de China. Llegó a Shanghai los primeros días de 
octubre y a Hankow el 29 del mismo mes. De allí fue enviado a Changteh 
(Hunan) y comenzó a estudiar la lengua china con el P. Agustín González. 
A principios de septiembre de 1911 fue nombrado misionero de Tzeli y 
permaneció en dicha misión hasta junio de 1917, que sería trasladado a 
Pingkiang. Habiendo sido gravemente herido por los soldados chinos, el 
21 de noviembre de 1918 fue destinado a Hankow como ayudante del pro-
curador, el P. José Pons. En julio de 1923 sería nombrado definitivamente 
procurador de Hankow. En el capítulo de 1926 –al ser elegido prior pro-

140  CROW, Carl, Handbook for China, Oxford University Press, Hong Kong-Oxford-
New York 1986, 221.

141  Estado de la Provincia Agustiniana del Santísimo Nombre de Jesús de Filipinas, 
Imprenta del Asilo de Huérfanos del S. C. de Jesús, Madrid 1905, 312-313. 

142  Álbum del Vicariato de Changteh, 1879-1929, Hunan China, Dah Hsing Printing 
Office, Hanlow 1929.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               38947



vincial el P. Gaudencio Castrillo– el P. Pedro Cerezal fue trasladado como 
presidente y vice-ecónomo a la ciudad de Shanghai, siendo reelegido en 
1929 y continuando en esos cargos hasta 1932. Ese año cesó como presi-
dente de la casa, pero continuó con el oficio de vice-ecónomo y así suce-
sivamente hasta el año 1938, en el que de nuevo sería elegido simultánea- 
mente como presidente de la casa y vice-ecónomo de la Provincia. En 1946 
regresó a España y después del capítulo provincial de ese mismo año fue 
destinado a Valladolid como administrador de la revista Apostolado y 
maestro de los Hermanos Donados. A partir de 1952 sería capellán de 
monjas, depositario, consejero, confesor de los novicios, etc. En 1959 fue 
nombrado vicerrector de la Residencia Beato Orozco de Madrid y en 1971 
sería nombrado ecónomo. Al cerrarse dicha residencia, sería trasladado a 
Becerril de Campos, en mayo de 1971, donde fallecería a causa del cáncer 
el 7 de diciembre de 1973.143 (Ilustración 53) 

La Colección de Hankow, enviada por el P. Pedro Cerezal al Vaticano 
en 1924, estaba formada por 750 obras: 295 tinteros chinos; 153 barras de 
tinta china; 99 muestras de escritura clásica china; 81 pinceles de diversos 
tamaños; 116 libros de pinturas clásicas chinas y dos colgaduras bordadas 
en seda. 

A.- Tinteros chinos 

En China, el más apreciado de los “cuatro tesoros del literato” era el 
tintero o la “piedra de tinta”, sobre la cual se frotaban los bastones de 
tinta para obtener la tinta líquida. Se escogían con el mayor cuidado y, fre-
cuentemente, se grababan en ellos sentencias que expresaban pensamien-
tos literarios elevados. Se encuentran a veces, de formas fantásticas, pero, 
la mayor parte de las veces, estas piedras de tinta eran rectangulares o cir-
culares. Se realizan en diversos tipos de piedras y también en barro cocido, 
o utilizando ladrillos o tejas de las dinastías Han (206 a.C.-220 d.C.) y Tang 
(618-906). La superficie de la piedra tiene dos partes: en la superior, lla-
mada “yen tche”, es una pequeña cavidad que se llena de agua para hu-
medecer la piedra antes de frotar la tinta; la inferior, llamada “mo tche” 

143  Datos recogidos de la Hoja de Filiación personal, VALLADOLID: ARCHIVO PADRES 
AGUSTINOS FILIPINOS (en adelante APAF). Sobre sus actividades como procurador pueden 
verse: BORAO MATEO, José Eugenio, Las miradas entre España y China. Un siglo de rela-
ciones entre dos países (1864-1973), Ediciones Miraguano, Madrid 2017, 212-214.

390                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 48



es plana, y sirve para frotar el bastón de tinta sobre ella. Según el pintor 
Mi Fou (1051-1107) las mejores piedras de tinta en terracota eran las de 
las cerámicas de Hang-Tcheu, en Honan. A partir de la época Tang las 
piedras de tinta más apreciadas provenían de Tohan-Si, en Kao Tao-Hien, 
provincia de Kwangtong, que eran duras como el jade y negras. Se valo-
raban también las piedras negras de Mei Chan, cerca de Pekín, ciertas pie-
dras purpúreas de Tchang-To, en Honan y una piedra verde que se 
encuentra cerca de Changsha, en Hunan.144 

De los 295 tinteros enviados a la Exposición Misional Vaticana de 1925, 
al Museo Oriental de Valladolid llegaron desde el Vaticano, solamente 199. 
Sobre ellos la Dra. Isabel Cervera, en su tesis doctoral escribe: “El Museo 
Oriental guarda en sus fondos una importante colección de tinteros no supe-
rada por ningún otro museo occidental. Sólo en el Museo Nacional de Taipei 
y en la República Popular China existen colecciones que superan en valor y 
calidad a la del presente estudio”.145 (Ilustraciones 54-55) 

Los más antiguos son los ladrillos de la dinastía Han (202 a.C.-220 d.C.) 
convertidos en tinteros. Uno de ellos tiene una rana esculpida en el centro, 
en donde se deposita el agua, que se emplea para diluir la tinta. Otro de los 
tinteros es la parte delantera de una teja Tang (618-946). La mayor parte 
de ellos son de forma rectangular o de forma cuadrangular, aunque hay 
también algunos de forma redonda u octogonal. Algunos de ellos tienen ta-
llados relieves de dragones, elefantes u otros motivos. Son muchos los que 
llevan inscripciones bien en el reverso, bien en los laterales.146 

La Dra. Isabel Cervera en sus conclusiones comenta que “destacan 
por su antigüedad los tres tinteros pertenecientes a las dinastías Jin (265-
420 d. C.) y Wei del Norte (534-557 d.C.); y por su excelente caligrafía el 

144  ILLOUZ, C., Le sept tresors du letre. Les materiaux de la peinture chinoise et japo-
naise, Issy les Moulineaux, 1985, 49-50, 56-57; NATIONAL PALACE MUSEUM, Masterpieces of 
Chinese Writing Materials in the Nacional Palace Museum, Taipei 1971, 52 y 55; SIERRA DE 
LA CALLE, Blas, Colección S. C. Cheng. Arte chino, Caja España-Museo Oriental, Valladolid 
1999, 90-91; ID., China. Arte inefable. La donación S. C. Cheng, Valladolid 2011, 26-27; ID., 
Museo Oriental. Arte chino y filipino, 85; ID., China, Japón, Filipinas, 218; ID., China. Obras 
selectas, 186.

145  Estos 199 tinteros, actualmente existentes en el Museo Oriental han sido estudia-
dos por la Dra. Isabel Cervera Fernández, en su tesis doctoral La vía de la caligrafía. Tinteros 
chinos en el Museo Oriental de Valladolid, Universidad Complutense, Madrid 1988, 353.

146  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 42-45.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               39149



tintero Jiajing (1522-1566) así como los del periodo del emperador Qien-
long (1736-1795).147 

B.- Tintas chinas 

Según una tradición la tinta china fue descubierta por Hsing I, de la 
dinastía Chou (1030-221 a.C.). Otros la atribuyen a T’ien Chen de la di-
nastía Han (206 a.C.-220 d.C.). Para su fabricación se necesitan varios in-
gredientes: 

1. El negro de humo, que se obtiene quemando madera de pino o 
aceites vegetales. 

2. La cola, que se obtiene de varios materiales, como los cuernos de 
ciervos, pieles, cuero, piel de pescado, que previamente eran co-
cidos para suavizarles. 

3. Otros ingredientes, como musgo, alcanfor, blanco de huevo, vina-
gre, corteza de granada… 

El proceso de fabricación tenía varios momentos: 

1. En un recipiente se mezclan el negro de humo, la cola caliente y 
los demás ingredientes, hasta formar una pasta. 

2. En pequeñas bolsas se pone a secar al vapor sobre un puchero 
puesto en el fuego. 

3. Se machaca en un mortero, hasta que se forme una masa homo-
génea y flexible. 

4. Cortado en pequeños trozos, se empapan en agua caliente, para 
acrecentar su humedad. Más tarde se les da unos 400 golpes con 
un martillo. 

5. En pequeños trozos se pone sobre una mesa y se mezcla con al-
canfor y musgo y se le comienza a dar la forma deseada. 

6. Finalmente, se introduce en un molde para que tome la forma de-
finitiva. Después se seca durante dos días en un plato en el que 
antes se han colocado cenizas de carbón y, más tarde, otros dos 
días al aire libre hasta que está completamente seca.148 

147  CERVERA FERNÁNDEZ, La vía de la caligrafía, 355.
148  ILLOUZ, Le sept tresors du letre, 43-47, 56-57; NATIONAL PALACE MUSEUM, Master-

pieces of Chinese Writing, 84-85; SIERRA DE LA CALLE, Colección S. C. Cheng. Arte chino, 

392                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 50



Son 153 las diferentes muestras de tinta china que los agustinos en-
viaron a la Exposición Vaticana de las Misiones. La mayor parte de ellos 
tienen forma de barras rectangulares de tinta negra; pero hay algunas tam-
bién de distintos colores. Muy importantes son un conjunto de doce imá-
genes de tinta china con decoración dorada y policromada que 
representan a los Ocho Inmortales del Taoísmo, a Shou Lao, Dios de la 
Longevidad, a la diosa Xi Wangmu y a Kuei Hsing y Wen Chang, patronos 
de los estudiosos y letrados. Estas últimas obras son de gran calidad y fue-
ron realizadas en la época del emperador Qianlong (1736-1795).149 

Los Ocho Inmortales del Taoísmo (Pa-hsien/Baxian) son un grupo 
de héroes populares taoístas. La leyenda cuenta que habrían conseguido 
la inmoralidad comiendo el melocotón sagrado. Cada uno de los ocho in-
mortales representa una condición de vida diferente: pobreza y riqueza, 
aristocracia y proletariado, vejez y juventud, masculinidad y feminidad. 
Según la obra “Kai Yü Yeh K’ao” del escritor Chao I (1727 d.C.) las le-
yendas relacionadas con estos personajes no se remontan más allá de la 
dinastía Yuan (1260-1368), aunque la mayor parte de ellos ya eran consi-
derados como inmortales en las leyendas taoístas. Estos son sus nombres 
y atributos: 

1. Zhongli Quan (Chung Li Chuan) patrón de los militares, con el 
abanico. 

2. Lü Dongbin (LuTung Ping), patrón de los barberos, con la es-
pada. 

3. Li Tieguai (Li Tieh Kuai), patrón de los enfermos, con la calabaza. 

4. Cao Guoqiu (Ts’ao Kuo Chiui) patrón de los actores, con las cas-
tañuelas. 

5. Lan Caihe (Lan Ts’ai Ho), patrón de los floristas, con el cesto de 
flores. 

6. Zhang Guolao (Chang Kuo Lao), patrón de los artistas, con el 
tubo de bambú. 

87; ID., China. Arte inefable. La donación S. C. Cheng, 27-29; ID., Museo Oriental. Arte chino 
y filipino, 84; SIERRA DE LA CALLE, China, Japón, Filipinas, 216-217; ID., China. Obras se-
lectas, 184-185.

149  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 45-46.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               39351



7. Han Xiangzi (Han Hsiang Tsu), patrón de los músicos, con la 
flauta. 

8. He Xian’gu (Ho Sien Ku), patrona de las amas de casa, con la flor 
de loto.150 (Ilustración 56) 

Otra de las tintas nos muestra a Shou Lao o Shou Xing, el Dios de la 
Longevidad, conocido también como “El Hombre Anciano del Polo Ce-
leste del Sur”. Está acompañado por un ciervo. Típico de su figura es el 
cerebro prominente y grande, completamente calvo, con la barba larga. 
En una mano lleva el melocotón sagrado del árbol “Pan Tao” que florecía 
cada 3.000 años y daba fruto 3.000 años más tarde.  

Según la obra de Sima Qian, Memorias Históricas (Shiji) el empera-
dor Qin Shihuangdi fue el primero en erigir un templo para el culto de la 
Estrella de la Longevidad (Shouxing). Cuando aparece esta estrella se 
cree que prevalece la paz en la nación y el soberano es bendecido con 
larga vida.151 (Ilustración 57) 

En otra de las imágenes de tinta dorada y policromada vemos a la 
diosa Hsi Wang Mu, la Dama Real del Oeste, acompañada por el ave 
fénix. Es un personaje legendario que los taoístas suponían habitaba en 
un hermoso palacio situado en las montañas de K’un Lun. En los jardines 
de este lugar crecían los árboles que cada 3.000 años producían meloco-
tones que conferían la inmortalidad a aquellos que los comían. Los taoís-
tas afirmaban que ella guardaba los registros de todos los Inmortales 
Taoístas.152 (Ilustración 58) 

 

 

150  WERNER, A Dictionary of Chinese Mythology, 344-349; EBERHARD, Dictionnaire 
des symboles chinois, 204-205, 357; LITTLE, Stephen, Taoism and the Arts of China, The Art 
Institute of Chicago, Chicago 2000, 214-215, 322-327; PAS, Julian F., Historical Dictionary of 
Taoism, The Scarecrow Press Inc., London 1998, 92, 214-215.

151  WERNER, A Dictionary of Chinese Mythology, 431; LITTLE, Stephen, Taoism and 
the Arts of China, p. 269; LITTLE, Stephen, Realm of the Inmortals, pp. 141-142; TOSCANO, 
Museo d’arte cinese di Parma, 78 y 141; WATSON, William (Ed.) Chinese Ivories from Shang 
to Qing, Oriental Ceramic Society, London 1984, nº 96; WU LUXING, 100 Chinese Gods, 
Asiapac Books, Singapore 1994, pp. 63-64; MONTUSCHI, Antichi bronzi cinesi a Fiesole, 83 y 
102. 

152  EBERHARD, Dictionnaire des symboles chinois, 351-352.

394                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 52



Hay que citar también la figura de Kuei Hsing, patrono de los litera-
tos.153 Popularmente Kuei Hsing es considerado como la primera estrella 
de la Osa Mayor, y patrono de la literatura y de los estudiantes. Su historia 
es una mezcla de leyendas y fantasías. Cuentan que era un estudiante bri-
llante, pero muy feo, que ganó el primer puesto en los exámenes imperia-
les. Era costumbre que el emperador premiase con una rosa al vencedor 
del concurso. Pero, relatan, que el emperador, tras ver un rostro tan re-
pulsivo, se dio la vuelta en señal de repugnancia. Kuei Hsing, indignado 
por la afrenta, se arrojó al río para ahogarse. Pero los dioses tuvieron pie-
dad de él y se las arreglaron para que un monstruo marino lo sacase del 
agua a tiempo antes de morir y lo transportase al cielo, donde él puso su 
residencia en una de las estrellas de la Osa Mayor. 

Tras el suicidio de Kuei Hsing, los letrados comenzaron a darle culto 
y a ofrecer sacrificios como “Dios de la Literatura”. A partir de la dinastía 
Song (960-1279) se comenzaron a hacer pinturas y esculturas suyas en las 
que se le representa con un cráneo hendido en el centro y unos cuernos y 
dientes salientes. Sostiene en una mano un pincel o una constelación y en 
la otra un tintero o un lingote de plata. Lleva el pie izquierdo levantado, 
mientras con el derecho se apoya sobre la cabeza de un monstruo marino, 
que en esta escultura del Museo Oriental se ha perdido. 

A Kuei Hsing se le atribuye una parte activa en los exámenes acadé-
micos. Una de sus tareas era la de poner con un pincel un punto rojo en 
el papel de los exámenes, para indicar que el candidato lo había superado. 
Otra tarea era la de distribuir rollos con el título. Por ello era especial-
mente venerado por los estudiantes, antes de entrar en el pabellón de los 
exámenes, tanto provinciales como en la corte imperial.154 

Del n. 63 al 70 se enumeran ocho imágenes de Confucio realizadas 
en tinta de distintos colores: rojo, azul, verde, rosado, almazarrón, blanco, 
sobredorado y marrón.155 El nombre de Confucio es la versión latina del 
chino Kongzi o Kongfuzi (Kung Chiu, K’ung Tzu o Kung Fu Tzu) que sig-
nifica “Maestro Kung”. Confucio nació en Nishan, en el estado feudal de 

153  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 46, n. 97.
154  DONNELLY, Neil, Gods of Taiwan . A Collector’s Account, Artist Publishing Co. Tai-

pei 2006.pp. 159-161; STEVENS, Keith, Chinese Gods. The unseen World of Sprits and De-
mons, Collins & Brown, London 1997. p. 105.

155  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 46, nn. 63-70.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               39553



Lu, en la moderna provincia de Shandong, que se encuentra a unas veinte 
millas de la ciudad de Qufu, donde la familia Kung construyó su mansión.156  

Su padre, Shu-Liang He, era mayor cuando Confucio nació y falleció 
muy pronto, por lo que fue criado por su madre, Yan Zhengzai, pertene-
ciente al clan Yan. Vivió durante el periodo de los Reinos Combatientes 
(403-221 a.C.) el periodo final de la dinastía Zhou (ca. 1050-221 a.C., según 
otros 1100-256 a.C.) cuando varios estados feudales estaban enfrentados 
unos con otros buscando el dominio. 

Confucio fue uno de los muchos grandes pensadores de esta época 
que es considerada “La edad de oro” de la filosofía china, en la que flore-
cieron las llamadas “Cien Escuelas de Pensamiento”. Ocupó toda una serie 
de cargos oficiales en la corte de Lu. Algunos afirman que incluso fue pri-
mer ministro y habría renunciado el año 497 a.C. al no estar de acuerdo 
con la inmoralidad del soberano. 

Se convirtió en maestro e intentó enseñar a sus discípulos a ser bue-
nos consejeros de los señores a los que, eventualmente, iban a servir. Du-
rante trece años viajó con sus estudiantes por diversos estados feudales 
aconsejando a sus gobernantes. De regreso a Lu, se dedicó a su carrera 
como maestro, con la esperanza que, al menos alguno de sus mejores es-
tudiantes, tuvieran éxito en el mundo de la política. 

C.- Muestrarios de escritura clásica china 

Son 99 los distintos modelos caligráficos que se presentan, pertene-
cientes a distintas épocas y de numerosos autores.157 (Ilustración 59) La 
caligrafía ha sido siempre considerada en China como un arte. Se podría 
definir como una danza sobre el papel. En los últimos 3.000 años han exis-
tido cuatro estilos principales de caligrafía china: 

156  Existen numerosas biografías de Confucio, entre otras: CROW, Carl, Master Kung. 
The Story of Confucius, Harper & Brothers Publishers, New York and London, 1938; DO-
DINH, Pierre, Confucius et l’humanisme chinois, Éditions du Seuil, Paris 1958; LESLIE, Da-
niel, Confucio. La vita, il pensiero, i testi esemplari, Edizione Academia, Milano 1973; 
PERKINS, Dorothy, Encyclopedia of China. The Essential Reference to China, its History and 
Culture, Fitzroy Dearborn Publishers, Chicago-London 1999; WILHELM, Richard, Confucio, 
Alianza Editorial, Madrid 1980; SIERRA DE LA CALLE, Blas, Confucio y la piedad filial, 
Museo Oriental, Valladolid 2024.

157  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 47-48, nn. 1-99.

396                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 54



1. La grafía de sello, utilizada desde la escritura de los huesos ora-
culares, hasta el estilo oficial del “Pequeño Sello”, adoptado por 
la dinastía Qin (221-207 a.C.). Cabe considerarla, en cierta ma-
nera como “fundida” curvilínea y de poca variación en la espesura 
de la línea. 

2. Grafía de pincelada normal. Se compone de un repertorio de 
tipos de trazados a pincel, cada uno de los cuales conserva su in-
dividualidad. Incluye desde la “grafía oficial”, usada primero ex-
traoficialmente bajo los Qin y luego oficialmente bajo los Han 
(202 a.C.-220 d.C.) hasta la de “estilo uniforme”, que constituye 
el fundamento de la grafía impresa actual. 

3. Grafía corriente, que es la versión cursiva de la anterior, pero 
menos ceñida. En este tipo de escritura unos rasgos se continúan 
y se entremezclan con otros. 

4. Grafía “hierba” de trazo apresurado, taquigráfico, cuya grafía –acu-
sadamente abreviada–, es ininteligible para el que no esté impuesto 
en ella. Posee un característico sesgo elegante, libre y ágil. 

Para dominar la caligrafía es necesario conocer muchos trazos y es-
tilos, todos ellos encerrados en los modelos clásico de escritura.158 

D.- Variedad de pinceles chinos 

Un total de 81 pinceles chinos fueron presentados por los agustinos 
en la Exposición Vaticana de las Misiones. Unos eran de cerdas gruesas 
para escribir ideogramas muy grandes, otros eran más pequeños. Los man-
gos, por lo general son de madera, aunque había también algunos de por-
celana y hueso. El pelo utilizado para muchos, generalmente era de cabra, 
pero había algunos de pelo de comadreja, e incluso plumas de gallo.159 
(Ilustración 60) 

El uso del pincel –como lo testimonian fuentes epigráficas y arqueo-
lógicas–, se remonta en China a principios de la dinastía Zhou (ca. 1050-

158  Puede consultarse, entre otros CHIANG YEE, Chinese Calligraphy. An Introduction 
to its Aesthetic and Technique, Harvard 1979; LONG-YIEN CHANG, Léon-MILLER, Peter, Four 
Thousand Years of Chinese Calligraphy, Chicago 1990; MONNET, Nathalie, Chine: L’Empire 
du trait. Calligraphies et dessins du V au XIX siecle, París 2004.

159  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 48, nn. 1-81.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               39755



221 a.C.). Las fuentes históricas y literarias chinas mencionan una gran 
cantidad de tipos de pinceles utilizados para escribir y para pintar. Gene-
ralmente el pincel está constituido por un simple palo de bambú, al cual 
se han fijado los pelos de animales más dispares: desde el pelo de zorro, 
ciervo o conejo, hasta bigotes de topo, e incluso cabellos humanos. Se sue-
len dividir en dos tipos: los pinceles de agua o “shuibi”, y los pinceles secos 
o “ganbi”. Que producen pinceladas fundamentalmente diversas.160 

E.- Variedad de libros de pinturas clásicas chinas 

Son 116 los libros de pinturas clásicas chinas los que participaron en 
la exposición. 

Eran de una temática muy diversa: rocas y montañas, rocas y árboles, 
plantas y pájaros, cañas y mariposas, animales y plantas, hojas y raíces, flores 
y cañas, aves y fieras, mujeres célebres, personajes históricos, retratos de em-
peradores, retratos de hombres ilustres, batallas célebres… Las obras per-
tenecen a numerosos autores, entre ellos: Tien Se Chai, Kai Se Puen, Tang 
Lou Ru, Sung Ping Hua, Ko Tsing Fan, Kai Se Yuen, por citar algunos.161 

Especial mención merecen el conjunto de ocho libros (nn. 38-45) 
donde están representados “500 ídolos chinos”.162 En realidad se trata de 
los “500 Lohans o discípulos de Buda”, una importante obra del siglo 
XVIII con grabados titulada Tianningsi Shike Wuhai Alouhan. Estos gra-
bados se realizaron a partir de las piedras talladas de Tianningsi, un templo 
de Changzhou, provincia de Jiangsu.163 (Ilustración 61) 

F.- Sedas bordadas 

Desde Hankow los misioneros agustinos enviaron a la Exposición 
Vaticana de las Misiones dos preciosas colgaduras bordadas en seda. La 
primera viene así descrita en el Catálogo del P. Díez Aguado: “Colgadura 
de raso de 5’50 metros de larga por 1’50 de ancha materialmente recamada 
de bordados de seda, imitando flores y pájaros. Suelen colgarla los chinos 

160  NATIONAL PALACE MUSEUM, Masterpieces of Chinese Writing, 83; ILLOUZ, Le sept 
tresors du letre, 65-66; FANG JIN PEI, Treasures of the Chinese Scholar, Nueva York 1997, 36.

161  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 49-50, nn. 1-116.
162  Ibid., 49, nn. 38-45.
163  SIERRA DE LA CALLE, China, Japón, Filipinas, 235; ID., China. Obras selectas, 203.

398                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 56



a la entrada de las casas y comercios de familias ricas, en los días de cum-
pleaños, inauguraciones o aniversarios”.164 

No hay que olvidar que el color rojo en China estaba asociado con 
celebraciones familiares, especialmente con bodas y nacimientos. Rojo en 
chino se dice “Fu”. Esto sirve para hacer un juego de palabras con el ideo-
grama felicidad, que se dice también “Fu”. Por eso es el color de la fiesta 
y la felicidad. El color rojo está también asociado con el fuego y evoca el 
verano de la vida. Generalmente, las flores vienen representadas junta-
mente con los pájaros. Así los pájaros de larga cola, como el ave fénix, el 
pavo real y el faisán se asocian con las peonías; el pato se asocia con la 
flor de loto; la golondrina con el sauce, etc. Se encuentran también piedras 
retorcidas y agujereadas por la erosión de aire y el agua, que en China re-
presentan la esencia incesante infinita del Dao (Tao). (Ilustración 62) 

La franja superior lleva bordados también los símbolos sagrados del 
budismo y del taoísmo, entremezclados. Los ocho símbolos sagrados del 
budismo son: el dosel, la concha, el vaso sagrado, el paraguas real, la rueda 
de la ley, el nudo sin fin, la flor de loto y los peces. Los ocho símbolos taoís-
tas son los atributos de los Ocho Inmortales: el abanico, la espada, la ca-
labaza, las castañuelas, el cesto de flores, el tubo de bambú y las varillas, 
la flauta, la flor de loto.165 (Ilustración 63) 

La segunda pieza bordada viene así descrita en el catálogo del P. Díez 
Aguado: “Gran dosel de seda, recamado de bordados en relieve, figurando 
las tres divinidades de las felicidades chinas, que ellos llaman: Fu, Lou, Sou, 
o sea: La felicidad acompañada de hijos, la longevidad y las dignidades”.166 
(Ilustración 64) 

Entre las figuras más famosas del taoísmo chino están los llamados 
“Sa Sing”, “Tres Estrellas” conocidos también como “Los Tres Venerables 
Ancianos” o “Las Tres Felicidades”. Son divinidades estelares, muy respe-
tadas y amadas por el taoísmo popular. Se llaman Fuxing, “Estrella de la 
buena fortuna”, dios de la felicidad; Shouxing, “Estrella de la vejez”, dios 

164  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 50, n. 1.
165  VOLLMER, Five colours of the universe, 63; EBERHARD, Dictionnaire des symboles 

chinois, 170-172; SIERRA DE LA CALLE, Museo Oriental. Arte chino y filipino, 78; ID., China, 
Japón, Filipinas, 200; ID., China. Obras selectas, 168.

166  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 51, n. 2.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               39957



de la longevidad; Luxing, “Estrella de la prosperidad”, dios de los cargos 
oficiales y de la abundancia. Se conocen también como “San Xing Kong 
Tchao”, las Tres Felicidades que se encuentran o se saludan. Esta tríada 
ha gozado de gran popularidad desde el siglo XV en adelante. 

Fuxing es la divinidad de la felicidad doméstica, simbolizada por una 
numerosa descendencia. Generalmente, va acompañada de uno a más 
niños varones, pues sólo ellos podían hacer ofrendas por los antepasados. 
Según la tradición oral de Taipei este personaje correspondería al rey Wen, 
de la dinastía Zhou Occidental (ca. 1050-771 a.C.). 

Shouxing es la dignidad de la larga vida. Entre sus atributos están la 
barba blanca, el largo bastón nudoso, los melocotones de la inmortalidad. 
También suele acompañarle, como aquí en este bordado, una grulla, sím-
bolo de larga vida. 

Luxing es el dios de los cargos oficiales y de los honores. Va vestido 
como un funcionario imperial y cubierto con un bonete de letrado. Es con-
siderado como el genio de la riqueza y del éxito dentro de la jerarquía so-
cial. Suele llevar en la mano el cetro “joo-i” o “ru yi”, símbolo de la plena 
satisfacción de los deseos.167 

IV.- LA ORDEN DE SAN AGUSTÍN EN LA SECCIÓN DE LA AMA-
ZONÍA 

A principios del siglo XVII el agustino Fr. Luis López de Solís, obispo 
de Quito, promovió la evangelización de los indios amazónicos enviando 
religiosos de diversas Órdenes, entre ellas los agustinos. En 1616 se funda 
la ciudad de Borja, en el río Marañón, donde se encontraba de párroco el 
agustino P. Rincón. 

De forma definitiva los agustinos se establecieron en la Amazonía a 
principios del siglo XX, en la zona de Manaos brasileña, por un periodo y, 
sobre todo en el Perú. El 22 de enero de 1901 llegaron a Iquitos (Perú) el P. 
Paulino Díaz y otros cuatro misioneros. A lo largo del siglo XX les seguirán 
más de un centenar. Se les recomienda una inmensa extensión de 400.000 

167  EBERHARD, Dictionnaire des symboles chinois, 338-340; SIERRA DE LA CALLE, 
Museo Oriental. Arte chino y filipino, 77; ID., China, Japón, Filipinas, 132 y 201; ID., China. 
Obras selectas, 100 y 169.

400                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 58



kms. cuadrados de selva, bañada por el Amazonas y sus grandes afluentes. 
Era una zona habitada por blancos, mestizos y más de un centenar de tribus. 

A lo largo del siglo XX han fundado y regentado 3 colegios, 15 cen-
tros misionales, 30 iglesias, y 130 estaciones misionales en los ríos Amazo-
nas, Marañón, Yakirana, Tigre, Nanay, Napo, entre los indios Cocama, 
Aguaruna, Jíbaro, Murato, Huitoto, Yagua, Orejones…168 

1.- La colección del Vicariato de San León del Amazonas (Perú), enviada 
por Mons. Sotero Redondo 

A Mons. Sotero Redondo, –siendo vicario apostólico del Vicariato de 
San León del Amazonas, en el Perú–, le correspondió la responsabilidad 
de enviar a la Exposición Vaticana de las Misiones de 1925, una impor-
tante colección de obras etnográficas que permitían dar a conocer tanto 
la labor evangelizadora realizada allí por los agustinos, como el estilo de 
vida y costumbres de los pueblos amazónicos evangelizados. 

Mons. Sotero Redondo había nacido en Valencia de Don Juan, León, 
en 1868. Profesó como agustino en Valladolid en 1884 y, posteriormente, 
pasó a Filipinas en 1891. Ordenado sacerdote en Manila en 1892, fue des-
tinado a las misiones de Ilocos Norte. Estuvo primero en Mancayán, 
donde edificó capilla y convento. Hecho prisionero del Katipunan en 1898, 
fue liberado después de dieciséis meses de cautiverio. Posteriormente, re-
sidirá en Manila hasta 1902, que será destinado a Iloilo, donde permaneció 
nueve años trabajando intensamente. Regresó a España en 1913 siendo 
nombrado vicerrector del convento de La Vid. En 1915 fue nombrado pre-
fecto apostólico de las misiones de Iquitos y, al ser elevada dicha prefec-
tura a vicariato apostólico, fue creado primer obispo de aquellas misiones. 
Fue un modelo de prelado que tuvo que padecer persecuciones y trabajos 
ocasionados por diversas corrientes masónicas. Fallecería en Iquitos a los 
67 años, en 1935, siendo llorado por todos los iquiteños.169 (Ilustración 65) 

168  SIERRA DE LA CALLE, Blas, Indios amazónicos. La vida en la selva tropical, Museo 
Oriental- Junta de Castilla y León-Caja España, Valladolid 1992, 135. Más información en 
Misiones Agustinianas. Memoria de un Cincuentenario 1901-1951, Iquitos 1951; “Cien años 
en la amazonía peruana (1901-2001)”, en Diáspora, Anuario Misional n. 23 (2001-2002) 1-69.

169  MERINO, Agustinos evangelizadores de Filipinas, 85; RODRÍGUEZ Isacio-ÁLVAREZ, 
Jesús, Al servicio del Evangelio. Provincia Agustiniana del Santísimo Nombre de Jesús de 

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               40159



De la página 51 a la 59 el P. Díez Aguado presenta brevemente los 
148 objetos enviados a la Exposición Vaticana de las Misiones por los 
agustinos del Vicariato Apostólico de San León del Amazonas (Perú), que 
están divididos en diversos apartados. 

A.- Indumentaria y adornos 

El grupo más numerosos es el de indumentaria y adornos, formado 
por 48 obras: collares, bandas, faldas, cinturones, sonajeros, coronas, gorros, 
pulseras de los indígenas Cocama de Nauta, los Orejones o Cotos del río 
Napo, los indios Iquitos del Nanay o los Yaguas de Pevas. Estos adornos 
están formados de semillas de varias plantas, de plumas y huesos de aves, 
dientes de mono, de tigrillo y de otros animales. 

Entre la indumentaria se encuentra un traje completo de los Yaguas 
de Pevas, hecho de fibra de la palmera denominada “chambira”, así como 
una falda de mujer formada por la corteza del árbol conocido con el nom-
bre de “llanchama”, la cual sacan entera y la golpean hasta dejarla como 
una piel de gamuza. Otra pieza de dos metros de largo por más de uno de 
ancho de la misma corteza de “llanchama” les servía de cama, colchón y 
de manta de abrigo a los indígenas. Varias de estas obras fueron donadas 
directamente por los nativos al P. Senén Fraile Fernández, misionero entre 
estos grupos étnicos.170 (Ilustraciones 66 y 67) 

B.- Objetos de uso personal 

Ocho objetos -peines, conchas, abanicos, bolsas, bastones,- eran de 
uso personal, bien para el aseo, bien la vida diaria entre los Orejones y los 
indios Iquitos del río Nanay.171 

C.- Objetos de la casa y utensilios de cocina 

Once obras son objetos de la casa y utensilios de cocina pertenecien-
tes a los Yaguas, Iquitos y Secoyas, tales como huso para hilar algodón, 

Filipinas, Editorial Estudio Agustiniano, Valladolid 1996, 295; ID., Diccionario Bio-Biblio-
gráfico de los Agustinos en Iquitos, 1901-2001, Centro de Estudios Teológicos de la Amazo-
nía (CETA), Valladolid 2001, 524-531.

170  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 51-53, nn. 1-48. 
171  Ibid., 54, nn. 49-56.

402                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 60



hamacas, piedra de moler, batidor, vasijas de calabaza, cuencos para tomar 
chicha y masato.172 (Ilustración 68) 

D.- Alfarería 

Trece son las obras de alfarería: tazas, ollas para cocer, tinajas para el 
agua, platos para comer, floreros... Algunos de ellos son obra de los indios 
Orejones del río Napo. Acompaña una muestra de la tierra coloreada lla-
mada “tae” que les sirve para barnizar estos objetos.173 

E.- Instrumentos musicales 

Son seis los instrumentos musicales de estos indios amazónicos que 
se presentaron en la Exposición. Eran utilizados en sus fiestas y celebra-
ciones: un tambor, un pito o pífano, un flautín, una quena, una “yupana” 
o flauta de Pan, y una “tutuma” o sonajero.174 

F.- Objetos de viaje 

Las obras relacionadas con los viajes son once: miniaturas de canoas 
y balsas, remos, bolsas y canastos de diferentes formas y tamaños para fru-
tas, y semillas que están tejidos en fibras de palmera. Algunas de las piezas 
eran de los indios Orejones.175 

G.- Instrumentos de caza y pesca 

Entre los utensilios de caza y pesca hay ocho obras: la cerbatana o 
“pucuna” con el recipiente para los virotes de caza, una red de los indios 
del río Napo y otra de los indios Iquitos del Nanay; puya de hierro para 
matar las “charapas” o tortugas de río.176 

H.- Armas de guerra 

En el grupo de las armas de guerra, unas proceden de los indios Ore-
jones, otras de los indios del Nanay y de los habitantes de los ríos Javarí, 

172  Ibid., 54-55, nn. 57-67.
173  Ibid., 55, nn. 68-70.
174  Ibid., 55-56, nn. 81-86.
175  Ibid., 56, nn. 87-97.
176  Ibid., 56-57, nn. 98-105.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               40361



Napo y Marañón. Entre ellas se encuentran varios tipos de arcos y flechas, 
lanzas y tres hachas de piedra de los indios del río Marañón.177 (Ilustra-
ciones 69-70) 

I.- Productos y semillas  

Desde la Amazonía peruana se enviaron a la Exposición Vaticana 
también distintas clases de productos de la tierra y semillas: cortezas de 
diversos árboles, resinas, caucho, ceras, brea y la popular “ayahuasca”, que 
tomaban los indios como bebida en algunas ocasiones, produciéndoles 
una embriaguez semejante a la producida por el opio. 

Entre las semillas hay varias de tipo oleaginoso, semillas de palmera, 
maní del monte y el fruto de la palmera “pifuayo”, que sirve para hacer la 
“chicha”, una bebida fermentada.178 

J.- Varios 

Bajo la denominación de “varios” se citan diversas clases de maderas, 
marfil vegetal, semillas de algodón, una piel de perezoso, mandíbulas de 
monos, muelas de “taino” o “sacha-vaca”, colmillos de sajino -una especie 
de jabalí-, cabeza de “charapa” o tortuga del río, paletillas de cetáceo, co-
nocido como “vaca marina”, colmillos de tigre... Sobre estos últimos se co-
menta que los indios Orejones los conservan en los techos de sus casas 
como recuerdo de sus cacerías y para que, cuando vuelvan a salir de caza 
tengan buena suerte. Una pieza especial es la “usina” –huaca en lengua 
inca–, que es un recipiente cerámico que sirve de sepulcro para los indios 
Aushiris del río Napo.179 

A estas obras les acompañaban algunas fotografías recibidas de Iqui-
tos, así como varias vistas fotográficas del Convento San Agustín de 
Lima, iglesias antiguas de Colombia y de algunas casas y colegios de Ar-
gentina. 

 

177  Ibid., 57, nn. 106-112.
178  Ibid., 57-58, nn. 113-117.
179  Ibid., 58-59, nn. 128-148.

404                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 62



V.- LA ORDEN DE SAN AGUSTÍN EN LA SECCIÓN DE FILIPI-
NAS 

La mayor presencia de la Orden de San Agustín en el Extremo 
Oriente a lo largo de su historia ha sido en Filipinas, donde llegó la expe-
dición de Legazpi-Urdaneta con Fr. Andrés de Urdaneta y sus cuatro com-
pañeros agustinos en 1565. Ellos serían los primeros evangelizadores de 
Filipinas. Desde esa fecha hasta la emancipación de Filipinas en 1898, re-
alizarán una tarea misional, educativa, cultural y social en el Archipiélago 
Magallánico 3.156 misioneros agustinos. De hecho, todavía en 1898 los 
agustinos presentes en Filipinas eran 233 y tenían a su cargo un total de 
2.320.667 fieles, distribuidos en 231 pueblos, 17 misiones vivas, repartidos 
en 23 provincias.180 

En estos más de 450 años, la labor de los agustinos en Filipinas fue 
importante: fundaron y administraron 130 pueblos, 187 iglesias y conven-
tos, 90 escuelas, 15 capellanías, 3 asilos de beneficencia, 8 colegios, una uni-
versidad y 275 parroquias. Además descubrieron varios centros de aguas 
medicinales, construyeron carreteras, caminos, puentes y publicaron nu-
merosos libros de historia, gramática, lenguas, catecismo, obras botánicas, 
etc.181 

1.- Obras programadas para participar  

Dada la plurisecular presencia de la Orden de San Agustín en Filipi-
nas, los agustinos tenían especial interés en tener una digna participación 
dentro de la sección de Filipinas. Para ello el P. Manuel Díez Aguado –De-
legado de la Orden de Ermitaños de San Agustín en la Exposición Vati-
cana de las Misiones–, se puso en contacto tanto con el Real Colegio de 
PP. Agustinos de Valladolid –de donde habían salido más de 2.000 misio-

180  ABAD PÉREZ, Antolín, “Filipinas: labor misionera y pastoral”, en BORGES, Pedro 
(dir.), Historia de la Iglesia en Hispanoamérica y Filipinas (Siglos XV-XIX), II, Madrid 1992, 
721; RODRÍGUEZ, Isacio, “Filipinas: la organización de la Iglesia”, en Ibid., 709-712; RODRÍ-
GUEZ-ÁLVAREZ, Al servicio del Evangelio; SIERRA DE LA CALLE, Blas (coord.), Agustinos 
en Filipinas (1565-2015) 450 años de Misión. 450 años de Amor, Editorial Estudio Agusti-
niano, Valladolid 2015.

181  RODRÍGUEZ-ÁLVAREZ, Al servicio del Evangelio; SIERRA DE LA CALLE, Agustinos 
en Filipinas (1565-2015) 450 años de Misión. 

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               40563



neros hacia Oriente–, como con los misioneros agustinos todavía residen-
tes en Filipinas, pidiéndoles el envío de obras. 

Los agustinos de Valladolid, conocidos como “Los Filipinos” “desea-
ban presentar una instalación más espléndida y digna de la gloriosa his-
toria de la Provincia del Santísimo Nombre de Jesús en aquellas islas, pues 
se había preparado para enviarlo a la Exposición lo más notable de lo 
mucho bueno que se guarda en el gran Museo Filipino de nuestro Real 
Colegio de Valladolid”.182 De hecho, se preparó una importante selección 
de más de 200 obras (202) divididas en 55 números de catálogo con las 
mejores obras de arte etnográfico de Filipinas existentes en el museo. 
Unas eran de las enviadas por distintos misioneros a lo largo del siglo 
XIX, y otras eran de la colección de 785 obras adquiridas en 1889 a D. 
Manuel Scheidnagel.183 

Por una carta del P. Díez Aguado, del 27 de noviembre de 1924, diri-
gida a Mons. Francesco Marchetti Selvaggiani, –Presidente del Comité Di-
rectivo de la Exposición– sabemos que las obras filipinas a enviar al 
Vaticano desde Valladolid estaban ya listas desde el mes de septiembre y 
que el 20 de noviembre habían sido enviadas por tren a Barcelona para 
ser trasladadas en vapor hasta Génova y, posteriormente, al Vaticano. Con 
esa misma carta se mandaba el listado completo de las obras que estaban 
de camino hacia la exposición. Por entonces el P. Díez Aguado todavía 
confiaba que las obras llegaran a tiempo antes de la inauguración, por lo 
que escribía: “Me permito, pues rogar a su Illma. nos reserve el puesto que 
se nos ha asignado en el pabellón de Filipinas, porque espero que no tar-
darán en llegar los mencionados objetos”.184 

2.- Obras que participaron 

De todos modos, los buenos deseos del P. Díez Aguado no se cum-
plieron y él mismo escribirá meses después que “las dificultades ocurridas 

182  DÍEZ AGUADO, “Los Padres Agustinos en la Exposición Vaticana”, 270.
183  Ver el listado de las mismas en el Apéndice: “Lista de los objetos que envían los 

PP. Agustinos del Colegio de Valladolid (España) para la Exposición Vaticana de las Mi-
siones”, en Archivo Museo Misionario Etnológico (Anima Mundi) Espos. Misión. Vat. 1925, 
Scheda 547, Protocolo 1784/24, Allegato 1764/24.

184  Ibid., 1.

406                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 64



en la aduana de Barcelona, cuando las cajas estaban ya a punto de ser em-
barcadas para Génova, con destino a Roma, y la imposibilidad de llenar 
entonces los requisitos exigidos por el reglamento de Bellas Artes para los 
objetos artísticos que se envían al extranjero, impidieron la salida de dichas 
cajas y hubieron de ser devueltas a Valladolid”.185 

Para salir del paso, en sustitución de las obras previstas, se prepararon 
en Roma algunas pinturas, mapas y libros, para poder ofrecer una pequeña 
idea de la presencia de los agustinos en Filipinas, entre ellas: 

– Un cuadro alegórico de la conquista espiritual de las Filipinas por 
los PP. Agustinos. (Ilustración 71) 

– Otro cuadro de la imagen del Santo Niño encontrada en Cebú en 
1565. (Ilustración 72) 

– Once mapas donde se señalan las provincias y pueblos de Filipinas 
a cargo de los agustinos en 1845. (Ilustraciones 73-75) 

– Un cuadro del P. Manuel Blanco, autor de la Flora de Filipinas y 
de sus continuadores los PP. Mercado, Llanos, Naves y Fernán-
dez-Villar. 

– Dos retratos de los obispos de Huesca y Almería Illmos. PP. Mateo 
Colom y Bernardo Martínez, hijos de la Provincia de Filipinas. 

– Un álbum de fotografías del convento e iglesia de Cebú. 

– Una colección de vistas fotográficas de otras iglesias y conventos 
edificados por los misioneros agustinos en aquel archipiélago.186 

VI.- DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE LAS MISIONES AL 
MUSEO MISIONERO ETNOLÓGICO 

La Exposición Vaticana de las Misiones tuvo un grandísimo éxito de 
público. Según los datos publicados a la clausura de la muestra el número 
de personas que la contemplaron fue de un millón.187 

185  DÍEZ AGUADO, “Los Padres Agustinos en la Exposición Vaticana”, 270.
186  Ibid., 270-271.
187  SÁNCHEZ GÓMEZ, “Por la etnología hacia Dios”, 92. Otras fuentes vaticanas hablan 

de “más de un millón de personas”: MAPELLI-AIGNER-FIUSSELLO, Ethnos, 21.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               40765



1.- Entrega de diplomas y clausura de la Exposición Vaticana de las Mi-
siones 

A finales de diciembre, el día 18, en una carta dirigida al P. General de 
los Agustinos, el Secretario del Comité Organizador de la Exposición Vati-
cana de las Misiones, Giuseppe Nogara –en nombre Mons. Francesco Mar-
chetti Selvaggiani, Presidente del Comité Directivo–, le informaba que en 
el mes de enero de 1926, el Santo Padre Pío XI clausuraría solemnemente 
la Exposición Misionera Vaticana, y en esa ocasión “para demostrar hacia 
los Revms. Superiores de las Órdenes y Congregaciones Religiosas y de los 
Institutos Misioneros su soberana satisfacción por la gran parte que ellos han 
tenido para el buen éxito de la Muestra, se dignará entregar a los mismos un 
‘Diploma di Benemerenza’. Y dado que dicho diploma será entregado direc-
tamente por el Santo Padre, el Comité invita a V. S. Revma. a estar presente 
en tal ceremonia y recibir así, directamente de las manos del Santo Padre, el 
atestado que Su Santidad entrega al Instituto”.188 

El P. Eustasio Esteban, Prior General de la Orden de Ermitaños de 
San Agustín, respondió a dicha invitación el 3 de enero de 1926 expre-
sando “el agradecimiento por el honor con el que el Santo Padre desea pre-
miar la obra apostólica de nuestros misioneros en relación con la 
Exposición Vaticana que ha obtenido una admiración universal”. Y a con-
tinuación se añadía que “el diploma que Su Santidad en persona se dignará 
entregarme será conservado como la señal más alta de su benevolencia so-
berana hacia la Orden de San Agustín y como impulso para un mayor celo 
para la difusión del Evangelio para la gloria de Dios”.189 

Como reconocimiento honorífico y agradecimiento a los agustinos, 
el papa Pío XI –el 10 de enero de 1926, durante la ceremonia de clausura 

188  Carta del Secretario del Comité Organizador de la Exposición Vaticana de las Mi-
siones, en nombre de Mons. Francesco Marchetti Selvaggiani, del 18 de diciembre de 1925. 
Palazzo di Propaganda Fide, Comitato Direttivo n. 2647. Copiada en el Libro: Regestum 
priorum generalium P. Mag. Fr. Thomas Giacchetti Neapolitan et P. Mag. Fr. Eustasii Esteban, 
Hispani, a die 8 januarii 1923 ad diem 24 novembris 1928. Adm. R. P. Mag. Fr. Gabriela 
Monti, Piceno, Ordinis Secretario, 283: ROMA: ARCHIVO GENERAL DE LA ORDEN DE SAN 
AGUSTÍN (AGOR), en Roma.

189  Carta del P. General de la Orden de San Agustín del 3 de enero de 1926, dirigida 
al Secretario del Comité Organizador de la Exposición Vaticana de las Misiones. Copiada 
en Ibid.

408                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 66



de la exposición–, concedió tres diplomas de “Benemerenza” (mérito). 
Uno a nombre de la Orden de Ermitaños de San Agustín; otro a nombre 
del Vicariato Apostólico de Hunan Septentrional (China); y un tercero, a 
nombre del Vicariato Apostólico de San León del Amazonas (Perú). La 
orla del documento lleva en la parte superior central, entre dos ángeles, 
el retrato del papa Pío XI; en los ángulos superiores una imagen de la Ba-
sílica de San Pedro y otra del “Cortile della Pigna”, donde se celebró la 
Exposición; en la parte inferior, al centro, la representación de un misio-
nero celebrando la eucaristía, y en los ángulos un misionero predicando y 
otro asistiendo a unos enfermos; en los laterales un misionero dando clase 
y otro en una actividad del campo. (Ilustraciones 76 y 77) 

En esa misma ocasión concedió otros dos diplomas, acompañados de 
una medalla de “Benemerenza” al P. Eustasio Esteban, Prior General de 
la Orden de Ermitaños de San Agustín, y al P. Manuel Díez Aguado de 
los Ermitaños de San Agustín, que había actuado como comisario de la 
Exposición por parte de los agustinos. Ambos documentos son un her-
moso grabado de Mezzana, en el que, por encima de la inscripción y del 
escudo papal de Pío XI –entre dos pilares con las esculturas de Buda sen-
tado y un ídolo americano–, dentro de un arco diáfano, se representa la 
cúpula de la Basílica de San Pedro, y, más arriba, en el cielo, una cruz ra-
diante. Las medallas llevaban representado en uno de los lados la efigie 
del pontífice Pío XI y, por el otro, la esfera terrestre coronada por una 
cruz. En el “Diploma di Benemerenza” se hacia notar que sus destinatarios 
estaban autorizados a exhibir estas medallas sobre el pecho “nei modi di 
uso”. (Ilustración 78) 

2.- Fundación del Museo Misionero Etnológico 

Originalmente, estaba previsto que, una vez clausurada la Exposición 
Vaticana de las Misiones, las obras expuestas fuesen devueltas a sus legí-
timos propietarios, es decir, a las distintas Órdenes, congregaciones e ins-
titutos misioneros que participaron en el magno acontecimiento. Este era 
el punto de vista compartido en origen, tanto por los organizadores como 
por los participantes. 

El punto de vista de los organizadores está claramente expresado en 
la carta de convocatoria de la exposición del 29 de abril de 1923 en la que 
se decía: “Se advierte que los objetos expuestos permanecen de propiedad 

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               40967



de los expositores. Para el envío y para el sucesivo retiro de los mismos, a 
su tiempo se darán las necesarias instrucciones”.190 

La opinión de los agustinos la expresaba el P. Pedro Cerezal, procu-
rador de los agustinos en Hankow, en un manuscrito escrito en Shanghai 
el 1 de julio de 1924 que acompañaba el envío de las obras desde China 
al Vaticano. En dicho documento se lee: “Tanto los objetos de esta colec-
ción de Changteh como los de las otras dos colecciones siguientes –de Han-
kow y Shanghai–, serán enviados por el Delegado de la Orden en Roma al 
Museo del Colegio de los PP. Agustinos de Valladolid (España) una vez 
que se termine la Exposición Misionera”.191 

No obstante, ante el gran éxito de la Exposición Vaticana de las Mi-
siones desde el primer momento, el papa Pío XI manifestó su gran satis-
facción afirmando que “había superado todas las expectativas de éxito”.192 
Tras la ceremonia de clausura del 10 de enero de 1926, –y constatando la 
gran afluencia de visitantes que había tenido, que había superado el mi-
llón–, el pontífice tomó la decisión de transformar la Exposición en un 
museo permanente. En una carta dirigida al cardenal Prefecto de “Propa-
ganda Fide”, Van Rossum, el Santo Padre declaraba: “Se clausurará la Ex-
posición Misionera, pero los preciosos objetos que la generosidad y la 
abnegación de tantas almas ha acumulado, y la inteligencia de tantos coo-
peradores ha dispuesto tan ordenadamente, no se desparramarán, perma-
neciendo como Museo Misional, como escuela y como libro siempre 
abierto, aquí donde está el centro verdadero de propulsión y de difusión de 
todas las Misiones, es donde podrán leerlo todos”.193 

Para ello necesitaba contar con la generosidad de las distintas Órde-
nes, congregaciones e institutos misionales participantes en la Exposición, 

190  SACRA CONGREGATIO DE PROPAGANDA FIDE. Protocolo n. 1440/23. Carta de con-
vocatoria para participar en la Exposición Vaticana de las Misiones de 1925, en AGOR.

191  Catálogo de los objetos que el Vicariato Apostólico de Hunan Septentrional (China) 
a cargo de los PP. de las Orden de Ermitaños de S. Agustín, envía a la Exposición Vaticana 
de las Misiones. Documento en el Archivo del Museo Missionario Etnologico del Vaticano, 
actualmente denominado “Museo Anima Mundi”, Espos. Miss. Vatic, Trasporti e custodia. 
Scheda N. 55.

192  Acta Apostolicae Sedis 17 (1925) 122-123, n. 5. 
193  Citado en SÁNCHEZ GÓMEZ, “Por la etnología hacia Dios”, 98: También: MONTUS-

CHI, Antichi bronzi cinesi a Fiesole, 23.

410                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 68



que eran los propietarios de las obras. Con este fin nombró una comisión 
para que estudiasen y seleccionasen las piezas más interesantes que irían 
destinadas al futuro museo. El encargado de seleccionar las obras que iban 
a quedarse en Roma fue el P. Wilhelm Schimdt, S.V.D., el etnólogo católico 
más prestigioso del momento. De las más de 100.000 obras expuestas fue-
ron escogidas 40.000. 

La acogida de la propuesta, por lo general, fue entusiasta. El P. Ma-
nuel Díez Aguado, -Delegado de la Orden de Ermitaños de San Agustín 
en la Exposición- ya antes de que las obras fuesen seleccionadas valoraba 
este Museo Misionero Etnológico, como un “monumento de gloria levan-
tado a las Misiones Católicas, como demostración práctica de la vitalidad 
siempre creciente de la Iglesia de Jesucristo y como libro constantemente 
abierto, en el cual puedan los sabios encontrar no pocos datos nuevos […] 
relacionados con el estudio comparado de las religiones, las lenguas y las 
razas, así como fuente de inspiración para ejercer el ministerio apostólico 
con mayor fruto y aprovechamiento de las almas”.194 

La creación del Museo Misionero Etnológico se formalizó oficial-
mente el 12 de noviembre de 1926, mediante la publicación del Motu Pro-
pio “Quoniam tam praeclara”. Se eligió como sede del mismo el Palacio 
Pontificio de San Juan de Letrán. Durante los dos años siguientes se re-
alizarían los trabajos de acomodación y montaje de las 40.000 obras se-
leccionadas, bajo la dirección del P. Wilhelm Schimdt, a las que se 
añadirían las del antiguo museo del Cardenal Borgia que desde 1804 se 
albergaban en el Palacio de Propaganda Fide. Fueron distribuidas si-
guiendo criterios geográficos, por continentes, distinguiendo entre “objetos 
de interés etnológico” y aquellos otros considerados de “arte sincrética cris-
tiana”. Se colocaron dentro de 300 vitrinas, a lo largo de 26 grandes salas 
y 7 galerías, en la primera y segunda planta del palacio, ocupando un área 
de 6.000 metros cuadrados. Finalmente, el 21 de diciembre de 1927 tendría 
lugar la inauguración, aunque el papa Pío XI no lo visitaría hasta dos años 
después, el 20 de diciembre de 1929.195 (Ilustración 79) 

194  DÍEZ AGUADO, “Los Padres Agustinos en la Exposición Vaticana”, 3.
195  MAPELLI, Anima Mundi, 20-21, 28-29; MAPELLI-AIGNER-FIUSSELLO, Ethnos, 22-

23.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               41169



3.- Obras de los Agustinos en el Museo Misionero Etnológico  

De las obras expuestas por la Orden de San Agustín en esta Exposi-
ción Vaticana de 1925, un importante número de ellas fueron selecciona-
das por el P. Wilhelm Schmidt y la comisión, pasando posteriormente a los 
fondos del Museo Misionero Etnológico instalado en el Pontificio Palacio 
de Letrán. Tras sucesivos traslados estos fondos pasarían a integrarse ple-
namente por voluntad del papa Pablo VI dentro los Museos Vaticanos, 
donde se encuentran en la actualidad, en la sección denominada “Museo 
Anima Mundi”. 

Gracias al Catálogo general realizado por el P. Manuel Díez Aguado 
conocemos cuales fueron las obras expuestas por los agustinos en la Ex-
posición Vaticana de las Misiones de 1925. Lamentablemente, él no hizo 
–o de momento no lo hemos encontrado en nuestros archivos–, el listado 
de las que se quedaron en el Museo Misionero Etnológico, pero podemos 
deducirlo contrastando los ejemplares que llegaron al Museo Oriental del 
Real Colegio-Seminario de Valladolid con el Catálogo citado. De aquí po-
demos deducir cuáles fueron las obras que se quedaron en el Vaticano. El 
listado de las mismas consideramos que es el siguiente: 

- Ídolo Pankuan. Archivero de vivos y muertos (n. 1). 

- Kueisin. Dios de la literatura (n. 2). 

- Matrimonio Chiflan. Mayordomos porteros de las pagodas (nn. 3-4). 

- Ídolo inmortal Liou Hai. Patrón de los comerciantes (n. 5). 

- Ídolo Changtseya. Un Dios de la guerra (n. 6). 

- Ídolo Leikung. Dios del trueno (n. 7). 

- Ídolo Tienmu. Diosa de los relámpagos (n. 8). 

- Ídolo Leichentse. Hijo del trueno (n. 9). 

- Once imágenes de Kuanin (n. 10). 

- Tortuga y serpiente luchando a favor del rey infernal (n. 11). 

- Ídolo Chenu (n. 12). 

- Ídolo Chang Tiense. Jefe del cielo taoísta (n. 13). 

- Ídolo Kuankung. Dios de la guerra (n. 14). 

- Dos imágenes del ídolo Kuanpin, hijo adoptivo de Kuankung (n. 
15). 

412                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 70



- Ídolo Chouchang (n. 16). 

- Ídolo Iofei, Duque de Uchang (n. 17). 

- Ídolo Linkuan. Presidente del ministerio del fuego (n. 18). 

- Ídolos taoístas que representan el cielo, la tierra y el agua (n. 19, 
A, B, C). 

- Ídolo Tichan. Dios de las almas abandonadas (n. 20). 

- Ídolo Ueito, Protector de las pagodas (n. 21). 

- Ídolo Tsaisen. Dios de las riquezas (n. 22). 

- Ídolo Iangsetsiangchuin. Protector de los barqueros (n. 23). 

- Dos imágenes del ídolo Iouang. Dios de la medicina (n. 24, A, B). 

- Los ídolos Touti. Matrimonio protector de la comarca (n. 25, A, 
B). 

- Ídolo Yiuse. Dios de la lluvia (n. 26). 

- Ídolo Fungpe. Dios del viento (n. 27). 

- Ídolo Yosefu. Abogado de los médicos (n. 28). 

- Ídolo Fuie. Rey de los espíritus de la tierra (n. 29). 

- Ídolo Tie Likuai. Dios de los boticarios (n. 30). 

- Ídolo Subgtse touti. Proveedor de los hijos en una comarca (n. 32). 

- Ídolo Hosen. Dios del fuego (n. 33). 

- Ídolo Tienfu. Dios de la peste (n. 34). 

- Dos imágenes del ídolo Milefu. Buda futuro (n. 35, A, B). 

- Dos imágenes de los ídolos Hoho (n. 36). 

- Diosa Changse niangniang (n. 37). 

- Diosa Siao Fei niangniang (n. 38). 

- Ídolo Siaokuei. Pequeño diablo (n. 39). 

- Petsetou. Imagen de los cien hijos (n. 40). 

- Tableta de los bonzos para poner delante de la boca (n. 42). 

- Tsienchien. Sable mágico de monedas ensartadas (n. 43). 

- Escudilla de los bonzos (n. 44). 

- Taima siaokuei. Espíritu que cuida las caballerizas (n. 46). 

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               41371



- Tsinse pesiang. El león negro y el elefante blanco (n. 48, A, B).196 

- Tabla con la inscripción “Viva el Emperador eternamente” (n. 
57).197 

- Cama matrimonial antigua, con colchoneta y 2 almohadas elegan-
tes (n. 60).198 

- Fa I. Capa de ceremonia de los bonzos (n. 68 A). 

- Chiasa. Capa de ceremonia de los bonzos (n. 68 B). 

- Tapaotse. Hábito de ceremonia de bonzos y taoses (n. 68 C). 

- Fuchu. Rosario de los bonzos (n. 68 D). 

- Cabeza de bonzo de cartón con gorro (n. 68 G). 

- Cabeza de bonza de cartón con gorro (n. 68 H).199 

- Ídolo Iuchou o Suin-jang-chou-se, con una piedra en la mano (n. 72).200 

- Barca-dragón de un exorcista con tres ídolos dentro (n. 95 A, B, 
C, D).201 

- Nueve pipas de agua para fumar opio (n. 99, A-F).202 

- Bronce de la diosa Kwanin con once caras y ocho brazos (n. 8 ).203 

- 96 tinteros o piedras de frotar la tinta, de los 295 expuestos (nn. 1-
295).204 

Según estos cálculos habrían sido al menos 183 las obras que la Orden 
de San Agustín, –representada en Roma, por el P. General, Eustasio Es-
teban y el P. Manuel Díez Aguado, Delegado de la Orden de Ermitaños 
de San Agustín en la Exposición Vaticana de las Misiones–, habría donado 
para la creación del Museo Misionero Etnológico. A un análisis más por-
menorizado, probablemente, habría que añadir algunas más. 

196  Todas estas obras vienen presentadas con algo más detalle en el Catálogo del P. 
Manuel Díez Aguado: DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 10-17.

197  Ibid., 18. 
198  Ibid., 19
199  Todos los nn. 68 están en Ibid., 20.
200  Ibid., 21. 
201  Ibid., 28.
202  Ibid., 30.
203  Ibid., 34.
204  Ibid., 42-45.

414                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 72



El resto de las obras no seleccionadas por el P. Wilhelm Schmidt, fue-
ron enviadas al “Museo Misional” del Real Colegio de PP. Agustinos de 
Valladolid, –hoy día Museo Oriental– fundado en 1874. Las piezas artísti-
cas y etnográficas se incluirían en los fondos del museo. Este conjunto ha 
sido la aportación más importante que el museo ha recibido en toda su 
historia.205 Las obras de carácter bibliográfico, –como los 99 muestrarios 
de escritura clásica china y los 116 libros de pinturas clásicas chinas– pa-
sarían a la biblioteca.206 

VII.- DEL MUSEO MISIONERO ETNOLÓGICO AL MUSEO 
“ANIMA MUNDI” 

La historia del “Museo Misionero Etnológico” ha pasado por distintas 
fases, desde el momento de su inauguración en 1927. 

1.- Las distintas etapas, enfoques y directores 

Desde el momento de su creación hasta el presente ha habido varios 
cambios de sede, así como también una evolución en los planteamientos 
museísticos y en los criterios de exposición de sus fondos. 

A lo largo de los años se han sucedido en la dirección del mismo, dis-
tintos especialistas. Cada uno de ellos ha intentado dar su orientación e 
impronta al museo. Primero sería el P. Wilhelm Schmidt (1868-1954), re-
petidamente mencionado, quien estuvo al frente del museo desde su crea-
ción en 1926 hasta 1939. Él fue quien organizó las obras, en su sede del 
Palacio Lateranense, siguiendo el principio de su teoría del “Urmonot-
heismus” o monoteísmo originario. Según esta teoría, existía un mono-
teísmo primordial, resultado de la primera revelación de Dios a la 
humanidad originaria.207 

Su sucesor, el P. Michael Schulien (1888-1968) compartía el mismo 
punto de vista de su predecesor, con quien había colaborado de 1926 a 
1938. Siendo director, de 1939 a 1968, impulsó el crecimiento del museo 

205  SIERRA DE LA CALLE, China, Japón, Filipinas, 42-43.
206  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 47-50. No hemos contrastado si 

existen todas o algunas quedaron en el Vaticano.
207  MAPELLI, Anima Mundi, 24-25; MAPELLI-AIGNER-FIUSSELLO, Ethnos, 41.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               41573



promoviendo expediciones de misioneros etnógrafos -como Martin Gu-
sinde, Paul Schebesta y Frank Kirschbaum-, a distintas partes del mundo. 
Durante el periodo de la Segunda Guerra Mundial (1939-1945) y la pos-
tguerra, el museo pasó un momento delicado y estuvo a punto de cerrar. 
Será durante su mandato cuando el 1 de febrero de 1963, el Museo Mi-
sionero Etnológico cerrará definitivamente su sede en el Palacio Latera-
nense. Como consecuencia todas las obras fueron fotografiadas, y 
empaquetadas en 3.800 cajas y transferidas al Palacio de San Calixto en 
el barrio romano de Trastevere.208 

El tercer director del Museo Etnológico Vaticano será el P. Joseph 
Penkowski (1930-2006), que permaneció al frente de la institución de 1969 
a 1996. A él le tocará trasladar –entre 1969-1970–, todos los fondos alma-
cenados en el Palacio de San Calixto, al nuevo edificio creado por volun-
tad del papa Pablo VI, dentro del recinto del Vaticano. Pablo VI deseaba 
revalorizar estas obras y, por eso, quiso colocarlas al lado de la Capilla Six-
tina, de las pinturas de Rafael y de las estatuas de la antigüedad greco-ro-
mana. La nueva sede del Museo Etnológico Vaticano será inaugurada por 
Pablo VI el 19 de abril de 1973. (Ilustración 80) Las obras fueron expues-
tas en 93 vitrinas -distribuidas en 25 secciones-, que ocuparon un espacio 
de 7.000 metros cuadrados. El deseo del P. Penkowski al realizar el mon-
taje era crear “un museo de las religiones del mundo que mostrase que el 
hombre es por naturaleza religioso”.209 Al final de su mandato, por motivos 
de conservación, se fueron reduciendo los días de apertura al público. 

Con la llegada a la dirección de D. Roberto Zagnoli (1937-2020) se 
creó en 1999, dentro del ámbito del museo, el “Laboratorio Polimatérico 
de Restauración” y, a lo largo de su mandato (1997-2008) el Museo Etno-
lógico Vaticano sería cerrado de nuevo al público por motivos de conser-
vación.210 

Desde 2009 hasta 2023 ocupará la dirección del museo el P. Nicola 
Mapelli, quien llevará a cabo una profunda renovación, actualmente to-
davía en proceso. La filosofía de fondo de esta nueva etapa era la de “re-
conectar” las obras del museo con los grupos étnicos que las habían 

208  MAPELLI, Anima Mundi, 34-35, 44; MAPELLI-AIGNER-FIUSSELLO, Ethnos, 25.
209  MAPELLI, Anima Mundi, 44-45.
210  Ibid.. 48-49; MAPELLI-AIGNER-FIUSSELLO, Ethnos, 25-26.

416                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 74



creado. Aunque la exposición permanente del museo estaba cerrada, de 
2009 a 2017 se organizarán numerosas exposiciones temporales y se re-
alizó una intensa actividad de investigación que derivará en la publicación 
de diversos catálogos.211 En los años sucesivos, progresivamente, se ha ido 
abriendo la exposición permanente del museo que, a partir de 2016, pasará 
de llamarse Museo Misionero Etnológico, a denominarse Museo Anima 
Mundi (El alma del Mundo). El 19 de octubre de 2019 se abría la primera 
sección dedicada a Australia y Oceanía, y en el 2022 la sección dedicada 
a las Américas y África.212 

En la ceremonia de apertura del renovado museo “Anima Mundi” el 
18 de octubre de 2019, el papa Francisco afirmó que le agradaba pensar 
que no es simplemente un museo, en su concepción tradicional, y que le 
parecía oportuno el nuevo nombre de “Anima Mundi”, el alma el mundo. 
Y añadía: “Pienso que los Museos Vaticanos están llamados a ser una ‘casa 
habitada’, habitada y abierta a todos, con sus puertas abiertas a todos los 
pueblos del mundo entero […] Un lugar donde todo el mundo se puede 
sentir representado […] Todos los que entran aquí deben sentir que en esta 
casa hay sitio también para ellos, para su pueblo, su tradición, su cultura: 
los europeos y los indios, los chinos así como los indígenas de la Amazonía 
o de las selvas del Congo, desde Alaska a los desiertos de Australia o las 
islas del Pacífico. Todos los pueblos están aquí, a la sombra de la cúpula de 
San Pedro, cercanos al corazón de la Iglesia y del Papa. Y esto es posible 
porque el arte no es algo sin raíces; el arte brota desde el corazón de los 
pueblos”.213 

En esa misma ocasión el Papa Francisco destacaba que para la Iglesia 
el arte de todos los pueblos del mundo tiene el mismo valor, y es cuidado 
y conservado con la misma pasión que se hace con las obras maestras del 
Renacimiento, de Grecia o de Roma, y que aquí en los Museos Vaticanos, 
los millones de visitantes “encontrarán un espacio especial: espacio de diá-
logo, de apertura al otro, de encuentro”.214 

A lo largo de estos cien años, el Museo Misionero Etnológico –hoy 
ya Museo Anima Mundi–, ha ido creciendo, principalmente a base de do-

211  MAPELLI, Anima Mundi, 52-55; MAPELLI-AIGNER-FIUSSELLO, Ethnos, 29.
212  MAPELLI, Anima Mundi, 54-55.
213  Discurso del papa Francisco trascrito en Ibid., 57.
214  Ibid.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               41775



naciones al Papa y de algunas adquisiciones, albergando en la actualidad 
más de 80.000 objetos y obras de arte. Los fondos de las Américas estarían 
formados por unas 10.000 obras,215 mientras que los de China serían 
15.000, de las cuales 10.000 serían monedas antiguas.216 

2.- La situación de las obras donadas por los agustinos 

Al intentar documentar el paradero de las obras donadas por los 
agustinos al Museo Misionero Etnológico, nos hemos percatado que era 
una tarea ardua, un poco como “buscar una aguja en un pajar”. Las difi-
cultades son varias: Han pasado cien años; durante la Segunda Guerra 
Mundial y la posguerra, el Museo Misionero Etnológico y sus fondos su-
frieron bastante; por otra parte, las obras han estado sometidas a diversos 
traslados –del Vaticano al Palacio Lateranense; de aquí a San Calixto; pos-
teriormente, de nuevo al Vaticano–, con los consecuentes riesgos de dete-
rioros y pérdidas; los listados y catálogos de las obras que las 
documentaban en su origen, unos se han perdido por el camino y otros 
están extraviados y son difíciles de encontrar. 

De todos modos, existe constancia que el P. Michael Schulien, que co-
laboró con el P. Wilhelm Schmidt de 1926 a 1938 y fue director del Museo 
Misionero Etnológico de 1939 a 1968, elaboró un catálogo de las obras 
sobre el cual escribe: “Para el catálogo general de los objetos expuestos en 
el Museo se ha elegido el sistema de las fichas o cartulinas. Para cada objeto 
se han registrado en la relativa cartulina: el número de orden del objeto, la 
fecha de llegada al museo, la sección donde está colocado, su proveniencia 
y a quien pertenecía, así como una descripción precisa, en cuanto posi-
ble...”217Además, al cerrar el museo en su sede del Palacio Lateranense en 
1963, se dice que durante tres meses “se hizo una cuidadosa documenta-

215  AIGNER, Katherine-MAPELLI, Nicola, Las Américas. Colecciones del Museo Etno-
lógico Vaticano, Edizioni Musei Vaticani, Città del Vaticano 2015, 15.

216  FIUSSELLO, Nadia, China. A selection of Artworks from the Vatican Museums’ Col-
lection, Edizioni Musei Vaticani, Città del Vaticano 2023, 6 y 11.

217  “Per il catalogo generale degli oggetti esposti nel Museo è stato scelto il sistema dello 
schedario a cartoncini. Per ogni oggetto stanno registrati nel relativo cartoncito: il numero 
d’ordine dell’oggetto, la data dell’arrivo al Museo, il reparto dov’è collocato, la sua prove-
nienza e la sua appartenenza, una descrizione quanto possibile accurata…”, en SCHULEN, 
Michael, Il Pontificio Museo Missionario Etnologico del Luterano, Roma 1939, 7.

418                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 76



ción fotográfica y se empaquetaron las obras de arte en 3.800 cajas”.218 Teó-
ricamente, pues, debería existir alguna información sobre las obras dona-
das. 

Con la esperanza de encontrar información sobre las mismas y con 
el deseo de poner algo de luz en el tema, dado que iba a viajar a Roma 
para participar en el Congreso Sub Regula Augustini –que tuvo lugar en 
el Pontificio Instituto Patrístico “Augustinianum” del 18 al 22 de noviem-
bre de 2024–, me puse en contacto con el Museo Anima Mundi, mediante 
una carta del 22 de octubre dirigida al director del museo. En ella pedía 
poder ser recibido, para obtener información sobre las obras donadas y, 
al mismo tiempo, tomar imágenes de las mismas, así como adquirir algunas 
de sus publicaciones. El 20 de noviembre por la mañana fui recibido por 
la Dra. Nadia Fiussello, conservadora de las colecciones etnográficas y el 
Dr. Jean François Genotte, asistente de las colecciones etnográficas. Ellos 
me ofrecieron la información escrita que, hasta ese momento, habían en-
contrado sobre las colecciones enviadas por los agustinos. Al mismo 
tiempo, me hicieron saber que –durante los años que las obras y la docu-
mentación permanecieron en el Palacio de San Calixto–, algunos mate-
riales se habían extraviado o perdido y, al parecer, tampoco disponían de 
un inventario fotográfico de las obras chinas. Me indicaron también la im-
posibilidad de obtener fotografías de las obras que buscaba pues todo el 
material de Asia estaba sin exponer y se encontraba almacenado y empa-
quetado. La Dra. Nadia me acompañó a visitar la exposición permanente 
del Museo Anima Mundi, actualmente abierta al público, donde se expo-
nen obras de Australia y Oceanía, las Américas y África y a ver también 
el Laboratorio de restauración. Me mostró también los preparativos que 
están realizando para la exposición permanente de los fondos de Asia que 
abrirá en un futuro. En los meses siguientes hemos realizado algunos in-
tercambios de información, así como de publicaciones y fotografías anti-
guas de la Exposición Vaticana de Misiones de 1925. 

Llegados a este punto podemos preguntarnos: ¿Dónde están y cómo 
están las obras donadas por los agustinos para la creación del Museo Mi-
sionero Etnológico? Como respuesta, lamentablemente, –a fecha 15 de 
febrero de 2025–, debemos afirmar que de la mayoría de ellas no hemos 

218  MAPELLI, Anima Mundi, 54.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               41977



podido obtener información. Aunque hayan pasado cien años, parece ser 
que no existe un catálogo de cada una de las obras. Muchos de los antiguos 
inventarios se han extraviado o perdido y de los nuevos, –en caso de exis-
tir– no se nos ha proporcionado la información que se encuentra en ellos. 
Por otra parte, la sección de China –a la que pertenecen la práctica tota-
lidad de las piezas donadas–, se encuentra en fase de estudio y está toda 
ella almacenada, sin posibilidad de verlas ni fotografiarlas. (Ilustraciones 
81 y 82) 

Tenemos la certeza de la existencia de la “estatua de bronce que re-
presenta a la diosa Kwanin, con once caras y ocho brazos”.219 Aunque en 
el Catálogo del P. Díez Aguado es considerada una obra Ming (1368-1644) 
actualmente, en el “Museo Anima Mundi”, se ha fechado en el s. XVIII 
de la dinastía Qing (1644-1911). Es una pieza de indudable belleza y que 
está muy valorada. De hecho es una de las 107 obras que aparecen en el 
Catálogo sobre China, con el n. 83 como Ekadasamukha Avalokitesvara, 
indicando que procede de Changde (Hunan) China, que era, precisa-
mente, donde estaba la sede del Vicariato Apostólico de los agustinos.220 
Al mismo tiempo este bronce participó en la exposición realizada por el 
Vaticano en la Ciudad Prohibida de Pekín, bajo el título “Beauty unites 
us. Chinese Art from the Vatican Museums” celebrada en 2019. De las 78 
obras del Catálogo a ésta imagen le corresponde el n. 56 y se le dedican 
las páginas 150-151.221 Si tenemos en cuenta que los fondos de obras de 
China existentes en el Museo Anima Mundi son unos 5.000 (sin contar las 
10.000 monedas) el hecho de que haya sido seleccionada en estas dos pu-
blicaciones habla por si sólo de su importancia. 

La otra pieza de la que se nos ha proporcionado información es la 
“Cama matrimonial antigua”, enviada desde Changde y que, según infor-
maba el P. Manuel Díez Aguado en su Catálogo fue “uno de los objetos 
que más ha llamado la atención de los visitantes de la Exposición”.222 En 
una carta del 10 de enero de 2025, la Dra. Nadia Fiussello nos informaba 
que esta pieza no se encontraba actualmente en el “Museo Anima 
Mundi”. Añadía que, tras algunas investigaciones ella había encontrado 

219  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 34.
220  FIUSSELLO, China, 110-111.
221  PALACE MUSEUM AND VATICAN MUSEUMS, Beauty unites us, 150-151.
222  DÍEZ AGUADO, Exposición Vaticana. Catálogo, 19.

420                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 78



una carta del 25 de octubre de 1933, en la que el director del Museo Mi-
sionero Etnológico del Vaticano –por entonces el P. Michael Schulien– se 
dirigía al Dr. Fritz Röck, director del “Museum fur Voelkerkunde. Ethnol. 
Abteilung des Naturhhist. Museum, Wien”. En la misma se documenta 
que el Museo Misionero Etnológico del Vaticano ha intercambiado una 
serie de obras con el Museo de Viena, Sección de Etnografía. En dicha 
lista, entre las obras intercambiadas, aparece “una cama de lujo china”, 
que con toda probabilidad corresponde a la enviada por los agustinos a 
la Exposición Vaticana de las Misiones de 1925.223 

En una carta del 15 de enero, agradeciendo la información a la Dra. 
Nadia Fiussello le expresaba que tanto si la cama se ha perdido, como si se 
encuentra en el museo de Viena, para los agustinos es una triste noticia, 
pues en ninguna de las dos posibilidades se cumple la voluntad de los do-
nantes –los Misioneros Agustinos de China–, que deseaban que tanto ésta, 
como las demás obras enviadas por ellos al Vaticano, fuesen útiles para com-
prender el estilo de vida de los cristianos en China, y fuesen expuestas en 
un contexto misionero.224 Debemos seguir investigando ulteriormente y ver 
si se confirma la información o, definitivamente, la obra se ha perdido. 

VIII.- CONCLUSIONES 

Tras este largo recorrido pienso que podemos hacer un breve resu-
men y sacar algunas conclusiones: 

1.- Indudablemente, la Exposición Vaticana de las Misiones, de 1925, 
promovida por el papa Pío XI –donde se expusieron más de 100. 000 obras 
de los cinco continentes–, ha sido la mayor y más importante exposición 
misional organizada por la Iglesia Católica. 

2.- Este gran evento cultural fue posible, principalmente, gracias a la 
colaboración de las Órdenes, congregaciones religiosas e institutos misio-
neros, masculinos y femeninos. Ellos fueron los principales proveedores 
de las obras artísticas y etnográficas expuestas. 

3.- La Orden de San Agustín tuvo una importante participación en 
esta muestra, con un total de 2.008 obras así distribuidas: 32 en el Pabellón 

223  FIUSSELLO, Carta a Blas Sierra del 10 de enero de 2025.
224  SIERRA DE LA CALLE, Blas, Carta a la Dra. Nadia Fiussello del 15 de enero 2025.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               42179



de Historia de las Misiones; 7 en la Sala de los Mártires; 6 en el Pabellón 
de Etnología; 603 en la sección de Bibliografía Misional; 22 en la Sala de 
Estadística; 1.170 en la Sala de China; 148 en la Sala de la Amazonía; 20 
en la Sala de Filipinas. 

4.- El grupo de obras más importante expuesto por los agustinos fue, 
sin duda, el formado por las 1.170 piezas artísticas y etnográficas de China, 
procedentes del Vicariato Apostólico de Hunan Septentrional: bronces, 
porcelanas, esculturas religiosas, pinturas religiosas y pinturas clásicas, ca-
ligrafías, vestimentas litúrgicas y civiles, bordados, mobiliario, lacas, li-
bros… 

5.- Originalmente, la Exposición Vaticana de las Misiones estaba pro-
yectada como una exposición temporal y estaba previsto que, una vez fi-
nalizada, las obras fuesen devueltas a sus propietarios, pero el gran éxito 
obtenido, con sus más de un millón de visitantes, impulsó al papa Pío XI 
a promover la creación del Museo Misionero Etnológico. 

6.- Para la creación del Museo Misionero Etnológico, el P. W. 
Schnmidt y la comisión por él presidida, seleccionaron 40.000 piezas, de 
las 100.000 que habían participado, que pasarían a ser expuestas en el Pa-
lacio Apostólico de Letrán. La creación del Museo Misionero Etnológico 
se formalizó oficialmente el 12 de noviembre de 1926, mediante la publi-
cación del Motu Propio “Quoniam tam praeclara”, aunque no sería inau-
gurado hasta el 21 de diciembre de 1927. 

7.- La Orden de San Agustín contribuyó, al menos, con 183 obras para 
la creación del Museo Misionero Etnológico, en su mayoría piezas rela-
cionadas con las diversas religiones chinas, sus imágenes, objetos y orna-
mentos de culto, mobiliario y algunas otras más vinculadas al mundo de 
los letrados. 

8.- Desde su inauguración en 1927 –como Museo Misionero Etnoló-
gico–, hasta el presente –denominado Museo Anima Mundi–, la institución 
ha ido creciendo en número de obras y ha habido varios cambios de sede, 
así como periodos de apertura al público y de cierre, acompañados tam-
bién de una evolución en los planteamientos museísticos y en los criterios 
de exposición de sus fondos. 

9.- Sin renegar de los diversos planteamientos de los sucesivos direc-
tores que han estado al frente de la institución –cada uno de ellos con sus 
aspectos positivos–, pensamos que sería bueno no olvidar su origen y ca-

422                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 80



rácter “misional”, así como recuperar su estrecha vinculación con las Ór-
denes, congregaciones religiosas e institutos misionales, que fueron los 
principales donantes. 

10.- Dada la abundancia de sus fondos actuales, todavía en fase de 
estudio, con más de 80.000 obras -que constituyen más de la mitad de los 
Museos Vaticanos-, pensamos que se necesita un esfuerzo importante por 
parte de la dirección, para inventariar, catalogar y documentar lo mejor 
posible este ingente número de obras, intentando cubrir las lagunas que 
se hayan ido produciendo por distintas causas a lo largo de los años, y per-
mitir el acceso a esta información, de modo especial a las Órdenes, con-
gregaciones e institutos misionales, que contribuyeron a la creación del 
Museo Misionero Etnológico. 

11.- El campo de estudio que ofrecen los fondos de este museo de 
cara al futuro, tanto para el propio Museo Anima Mundi, como para los 
investigadores es ingente. 

APÉNDICES 

 

I.- CARTA DE CONVOCATORIA PARA PARTICIPAR EN LA EX-
POSICIÓN VATICANA DE LAS MISIONES DEL 1925225 

 

Sacra Congregatio de Propaganda Fide 

Protocolo N. 1440/23 Roma 29 aprile 1923 

Rev.mo Signore 

La proposta del Santo Padre di tenere in Vaticano, nel prossimo Giu-
bileo dell’anno 1925, una Esposizione mondiale delle Missioni, é stata ac-
colta dai Rev.mi Superiori, Procuratori e Segretari degli Ordini e degli 
Istituti Missionari con plauso unanimo e col máximo entusiasmo. Il Santo 
Padre ne fu assai confortato e, como é noto anche a V. S. Revma. ha sen-
z’altro indetta l’Exposizione. Ma ora tutti dobbiamo adoperarci perche 
l’iniziativa abbia il miglior successo. Mi faccio pertanto premura di esporre 
alla S. V. alcuni punti fondamentali, che riguardano l’attuazione della 
grande impresa. 

225  SACRA CONGREGATIO DE PROPAGANDA FIDE. Protocolo N. 1440/23. Carta de con-
vocatoria para participar en la Exposición Vaticana de las Misiones de 1925, en AGOR.

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               42381



In primo luogo occorre che V. S. subito designi una persona compe-
tente, attiva, devota alla causa delle Missioni, la quale tutta si consacri al 
buon esito dell’Esposizione stessa. Questa dovrà avere le necessarie fa-
coltà per corrispondere e trattare, in ordine a questo oggetto, sia colle Mis-
sioni che sono affidate al suo Istituto, sia col Comitato dell’Esposizione. 
Si compiaccia pertanto di far conoscere al Comitato dell’Esposizine, 
presso la S. C. di Propaganda Fide, il nome della persona a ciò deputata. 

Tale persona alla sua volta dovrà tosto mettersi in relazione coi 
Rev.mi. Vicari e Prefetti Apostolici, e coi Superiori delle Missioni appar-
tenenti all’Istituto, ai quali, per altro la S. C. si rivolgerà directamente, sug-
gerendo loro che anche nelle singole Missioni vi sia una persona a ciò 
particularmente delegata. Qualora lo si reputi necesario, potrá costituirsi 
una piccola Commissione pro Esposizine. 

Frattanto voglia V. S. far conoscere al Comitato, colla maggior possi-
bile sollecitudine, in ogni modo non oltre la fine del prossimo ottobre, di 
quanto spazio approssimativamente pensa di aver bisogno in ogni Sezione 
per le sue rispettive Missioni. 

L’Esposizione infatti nel suo piano generale, sarà distribuita in cinque 
Sezioni, in corrispondenza alle cinque parti del mondo: Europa, Asia, 
Africa, America ed Oceania. Nelle singole Sezioni avranno posto le varie 
Missioni, a seconda degli istituti, ai quali sono affidate; e si desidera che 
questi santamente gareggino tra di loro per il miglior esito. 

Vi sara poi un riparto centrale di carattere scientifico, destinato a met-
tere in vista lo stato attuale di evangelizzazione del mondo, il sucesivo pro-
gresso delle Missioni: qui saranno esposte carte geografiche, diagrami, 
publicazioni, ecc, ecc. 

Quanto agli oggeti da esporsi è lasciata ampia facoltà ai singoli Istituti 
Missionari. Si deva peró sempre tener presente che l’Esposizione si prefige 
di dare ai visitatori un idea delle varie missioni e dei vari aspetti dell’atti-
vità missionaria. In essa quindi puó aver posto ció che riguarda il paese 
ed il suo clima, il popolo ed i suoi costumi, il grado di cultura e di civiliz-
zazione, il culto pagano ed il vero culto, i mezzi usati per l’evangelizza-
zione, le difficoltà incontrate, i fruti conseguiti… Si dia la preferenza a ció 
che é proprio e particolare di ciascuna Missione, evitando così ciò che é 
banale e comune. Sono ammessi anche gli oggetti di Missione, che si tro-
vano già in Europa. 

424                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 82



Non é escluso che si possano far venire, perche partecipino dell’Espo-
sizione, anche degli indigeni; ma in tal caso tutto debe essere a tempo stu-
diato e preparato d’intesa cogli organizatori dell’Esposizione. 

Si avverte che gli oggetti esposti rimangono di propietà degli esposi-
tori. Per l’invio e per il sucesivo ritiro dei medessimi, a suo tempo saranno 
date le necessarie istruzioni. 

Non si é creduto, almeno per ora, d’invitare separatamente a concor-
rere al Esposizione gli Istituti Religiosi Femminili; ma ogni Istituto si oc-
cuperà delle Religiose, che da esso in qualche modo dipendono, o che 
lavorano nelle Missioni ad esso affidate. 

Le spese senza dubbio non saranno indifferenti. In una letrera, che 
quanto prima verrà inviata ai Rev.mi Ordinari di tutto il mondo per an-
nunciare l’Esposizione, se ne farà cenno, e si spera che non mancheranno 
persone facoltose, le quali vorranno concorrervi e rendersi anche in questo 
modo benemerite del movimento missionario. 

Mentre tutti vogliamo accingerci col máximo impegno all’attuazione 
della magnifica iniciativa pontificia, la quale é destinata a recare immensi 
vantaggi alle Missioni ed alla Chiesa, tutti dobbiamo innalzare le più fer-
vide preghiere a Gesú Cristo Redentore ed a María SS. Regina delle Mis-
sioni, perche le benedizioni celesti scendano copiose sulla santa impresa 
e assicurino al comun lavoro il migliore successo, a gloria di Dio e per l’av-
vento del regno di Gesú Cristo. 

Mentre ringrazio fin d’ora Lei e quanti coopereranno a quest’opera, 
coi sensi di ben distinta considerazione mi professo della S. V. Rev.ma 

Devotisimo Servo 

(Aunque en la carta circular no aparece la firma lo más seguro es que 
debe ser atribuida a Mons. Francesco Marchetti Selvaggiani, Arzobispo 
de Seleucia y Presidente del Comité Directivo de la Exposición). 

 

 

 

 

 

 

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               42583



II.- LISTA DE OBJETOS QUE SE DESEA SEAN ENVIADOS DE 
NUESTRO VICARIATO DE HUNAN SEPTENTRIONAL PARA 
LA EXPOSICIÓN VATICANA DE 1925226 

 

1.- Mapa general de China, en el cual estén bien señalados con tinta 
especial los límites y contornos de nuestro Vicariato. 

2.- Mapa especial del Vicariato, señalando las diversas provincias ci-
viles que comprende, y los puntos en que hay estaciones primarias, y con 
otro signo distinto, los puntos que en que hay estaciones secundarias. 

3.- Cuadro meteorológico de la región, en que se exprese la tempe-
ratura media, la máxima y mínima de cada una de las estaciones del año, 
la presión atmosférica, id., id.; la humedad o estado higrométrico, id., id.: 
la cantidad de lluvia, enfermedades más comunes y endémicas, etc. etc. 

4.- Mapa geológico de la región. 

5.- Mineralogía, flora y fauna propia de la región (Colecciones lo más 
completas posible de los tres reinos, bien clasificados). 

6.- Colección de los instrumentos de labranza propios de la región 
(Modelos en pequeña magnitud). 

7.- Colección de productos agrícolas propios de la región (Muestras 
en pequeña cantidad, bien clasificadas). 

8.- Ídem de productos industriales. 

9.- Ídem de objetos comerciales exclusivos de la región. 

10.- Indumentaria propia de la región, de uno y otro sexo de la clase 
pobre, media y rica (A cada muestra acompañará una cabeza proporcio-
nada, hecha de madera o pasta, con las facciones propias de la raza, de 
modo que pueda ser colocada en un maniquí). 

11.- Selección de instrumentos de música propios de la región. 

12.- Colección de piezas musicales propias de la región. 

13.- Colección de cantos populares de la región. 

14.- Colección de piezas dramáticas, propias de la región. 

226  Lista de los objetos que se desea sean enviados de nuestro Vicariato de Hunan sep-
tentrional para la Exposición Vaticana de 1925, APAF, leg. 1198/2-B.

426                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 84



15.- Colección de instrumentos de juego y otras diversiones propias 
de la región. 

16.- Colección de instrumentos de cocina y vajilla propia de la región. 

17.- Otros trabajos de cerámica propios de la región. 

18.- Reproducciones en miniatura de los templos y santuarios paga-
nos más célebres en la región y, si esto no es posible, buenas fotografías 
de los mismos. 

19.- Ídolos de distintos templos. 

20.- Variedad de vasos sagrados, utensilios y ornamentos para el culto 
pagano. 

21.- Bonzorios existentes en nuestro Vicariato. 

22.- Indumentaria de los bonzos. (Ha de acompañar una o varias ca-
bezas hechas de madera o pasta con las facciones propias de la raza, para 
que puedan ser colocadas en un maniquí). 

23.- Objetos que den idea de los matrimonios y entierros paganos. 

24.- Objetos que expresen las dificultades con que han luchado los 
misioneros en la propagación de la fe, edictos en contra de los mismos, 
etc. 

25.- Reproducciones en madera y en pequeño de todas las iglesias y 
capillas levantadas por nuestros misioneros y, si esto no es posible, por lo 
menos una colección de buenas fotografías de las mismas, expresando en 
la lista que acompañe, todos los pormenores de aquellas, dimensiones, 
orden arquitectónico, materiales en que están construidas, director de la 
obra, Santo a que está dedicada, fecha de su apertura al culto, etc. 

26.- Ídem, Ídem de todos los orfanatrofios; expresando en la lista el 
número de niños y niñas que han sido recogidos en todo el tiempo que lle-
van de existencia, colección de las fotografías que se hayan sacado de gru-
pos, número de los niños o niñas que actualmente viven en cada uno, etc. 

27.- Ídem, Ídem de todas las escuelas de la misión. 

28.- Muestras de trabajos hechos por los niños y niñas de los orfana-
trofios y de las escuelas en escritura, dibujo, pintura, bordados, ornamentos 
religiosos y otras artes e industrias. 

29.- Fotografías de los que forman la banda de música escolar donde 
la haya. 

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               42785



30.- Fotografías en grupos de los catequistas de uno y otro sexo. 

31.- Ejemplares de todas las obras dadas a la luz por nuestros misio-
neros, antiguos y modernos, sea dentro de la Misión y en imprenta propia, 
sea fuera de la Misión: gramáticas, diccionarios, historias sagradas, comen-
tarios teológicos, libros acerca de la historia de la región, de la topografía, 
etnografía, etc. 

32.- Un par de tablas en caracteres chinos con su traducción, como 
muestra de nuestra imprenta. 

33.- Colección de todas las estadísticas anuales que se han hecho en 
la Misión. 

34.- Retratos de todos los provicarios y vicarios apostólicos que ha 
habido desde el principio de la Misión hasta hoy. 

35.- Retratos de los misioneros más célebres ya difuntos, y de todos 
los misioneros actuales. 

36.- Armas ofensivas y defensivas propias de la región. 

37.- Cualesquiera otros objetos que se crea conveniente enviar y que 
no esté expresados en esta lista. 

(Aunque el documento no está firmado, dado que el P. Manuel Díez 
Aguado era el Delegado de la Orden de Ermitaños de San Agustín en la 
Exposición de las Misiones, se da por seguro que es obra suya). 

 

 

III.- LISTA DE OBJETOS QUE ENVÍAN LOS PP. AGUSTINOS DEL 
COLEGIO DE VALLADOLID (ESPAÑA) PARA LA EXPOSI-
CIÓN VATICANA DE LAS MISIONES. SECCIÓN FILIPINA227 

 

1.- Anito. Procedente de Balbalasan, ranchería de Tinguianes en el 
Abra; teniendo marcado el sello índico que explica las derivaciones anti-
guas. 

2.- Anito. Otro género procedente de Abra. 

227  Lista de los objetos que envían los PP. Agustinos del Colegio de Valladolid (España) 
para la Exposición Vaticana de las Misiones, en ARCHIVO MUSEO MISIONARIO ETNOLOGICO 
(Anima Mundi) Espos. Misión. Vat. 1925, Scheda 547, Protocolo 1784/24, Allegato 1764/24.

428                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 86



3.- Anito. Otro de Lepanto. 

4.- Otro. Procedente de Bontoc. 

5.- Anito procedente de Bontoc. 

6.- Anito portátil de pequeñas dimensiones, que suelen llevar consigo 
en su cartera o Upit, y como protector en sus marchas y viajes. 

Además, otros diez anitos procedentes de las mismas localidades. 
Todos estos ídolos, que realmente no debieran llamarse así sino más bien 
representaciones de alguna persona de la familia, cuyo espíritu vaga por 
el espacio y que reclaman las oraciones de sus amigos y deudos, para que 
Dios mitigue los tormentos espirituales que experimentan las almas de 
los que fueron malos y se contagiaron con la perversidad de la tierra. La 
religión la entremezclan con diferentes detalles del mahometismo, cual 
acontece en sus cánticos, formas de rezo, ideales sensualidad, etc. 

7.- Mujer de campo cuando va a trabajar, con su tapis por delante, su 
pañuelo al hombro y el traje usual ordinario -dos ejemplares-. Además, 
otras dos mujeres la una con su banga -cántaro-, y ambas con su escapu-
lario al cuello. 

7 A.- Indio sirviente. El traje es exacto y de la misma forma y tela que 
los que usan los naturales, dado idea completa del modo de ser de ellos. 

8.- Indio pilando un poco de palay -arroz-, sentado, aunque la cos-
tumbre es que se haga de pie; con los instrumentos para el caso. 

9.- Utensilios de cocina: Dos fogones -calan- para guisar, de uso ge-
neral en todo el país. Es de barro del pueblo de Tinajeros, próximo a Ma-
nila del 1 por 25 del tamaño ordinario. 

Tinaja de barro; es de 1 por 100 parte del tamaño ordinario. Olla tam-
bién de barro. Gorgoreta o botella para conservar el agua fresca: es de 1 
por 10 del tamaño ordinario. Vasija procedente de Abra, su hechura ara-
besca sirve para combatir a cuantos suponen que los Tinguianes descien-
den de los chinos. Varios modelos de cerámica de Cebú, la más fina que 
se conoce en Filipinas. Crisol de difícil adquisición también de barro. 

9 (a).- Cutcuran-rayador de coco de uso general en las coconas, 
cuando se hace el aceite, carí o dulce. El mango lo hacen permanecer firme 
y cogiendo el coco abierto con la mano derecha, raspan en el hierro la car-
nosidad del fruto. 

 

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               42987



9 (b).- Palao o cuchara con la que revuelven los Tinguianes su comida 
en el fuego así como el basic (vino). 

9 (c).- Sagatan o colador de uso común en Filipinas. Son de bejuco. 
Esta industria es de los indios y está principalmente desarrollada en las 
cárceles y presidios. 

9 (d).- Cacillo de coco y otro de caña. 

9 (e).- Plancha de cobre. En la concavidad se coloca la brasa o lumbre. 
Es del 1 por 6 del ordinario. 

9 (f).- Ting-galong o copa especial que emplean en sus grandes fiestas 
los Igorrotes y Tinguianes. Una vez llenos de vino fabricado de arroz, el 
anfitrión de la convidada, al comenzar el regocijo, bebe el contenido for-
mando cascada, y es obligación suya inevitable concluirlo todo sin sepa-
rarla de los labios ni derramar una sola gota. 

10.- Colección de cucharas, tenedores y cuchillos, industria de Vigan 
en nácar y asta de carabao; llamando la atención las pocas y toscas herra-
mientas de que disponen y el excelente brillo que saben darles. 

11.- Escudo con unas treinta cucharas y cinco tenedores que por 
mano tienen los anitos que usan los Igorrotes para repartir la morisqueta 
en las fiestas solemnes. Llámanse idos y proceden de Lepanto y Bontoc 
en Luzón. Según D. Manuel Scheidnagel estos cubiertos los usan los jefes 
ricos. Hay que notar la configuración de los anitos, alguna de las cuales 
tienen la más perfecta semejanza con los dibujos y relieves egipcios. 

12.- Escoba de uso común en todo el país, e industria general del 
indio. Se fabrica con bejuco o con flor de runo o de palmito. 

13.- Bandeja de cobre muy bien trabajada. Se usa para colocar el ta-
baco y el buyo con que obsequian a los visitantes; es obra delicada y fina. 

14.- Pebetero de bronce muy usado en Joló entre los naturales. 

15.- Recipiente para diversos usos también de bronce. 

16.- Recipiente de cobre. 

16 (a).- Recipiente de cobre muy adornado con dibujos arabescos, 
procedente de las rancherías del Norte de Luzón, en la que según cuentan 
colocan la morisqueta para después repartirla a los convidados en las 
grandes fiestas. 

 

430                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 88



17.- Tipos de pescadores y diferentes instrumentos de pesca, de caña 
y bejuco y las redes y nasas no merecen describirse por ser de uso co-
rriente en casi todos los países. 

18.- Artefacto hecho de tejido de cañas para la pesca de camarones. 
Con este instrumento se puede formar un ángulo largo, suele tener seis o 
siete metros, y ancho; este mira hacia la tierra de modo que al subir la 
marea esta arrastra a los camarones y van pasando por la punta del án-
gulo; cuando desciende, los camarones se encuentran con la abertura del 
ángulo y se precipitan en el depósito que tiene de dos cavidades. 

19.- Tipos carpinteros en distintas operaciones y posturas para sus 
faenas. 

20.- Caja de caña-espino. Trabajo de los indios de México (Pam-
panga). 

21.- Ataúd (miniatura) Modelo en pequeño de los enterramientos de 
Igorrotes y Tinguianes y del Norte de Luzón. 

22.- Togao o trono que emplean los infieles de Quinangan, provincia 
de Nueva Vizcaya. Sus dimensiones consisten próximamente en tres me-
tros y medio de longitud. Las dos hendiduras superiores son los asientos 
en que se colocan el cacique y su favorita a modo de monarcas, situándose 
uno enfrente al otro con las piernas tendidas hacia arriba y a lo largo del 
banco. Este modelo es representación exacta del original. La abertura in-
ferior quiere significas entre aquellos habitantes que sus jefes residen en 
el aire, pasando por debajo de ellos los espíritus que los purifican y los 
hacen más sabios que los que están en contacto con la tierra. 

23.- Trabajadores del campo y aperos de labranza: arado romano, ca-
rreta con toldo de caña con refuerzos de bejuco, desterrador de caña-es-
pino. 

24.- Hasangang o carretón sin ruedas, especie de trineo, elemento or-
dinario de arrastre en Filipinas y especialmente en tiempo de lluvias y dos 
carabaos de madera, uno de ellos construido con bastante delicadeza, ani-
males de mucha utilidad en dicho país. 

25.-Indio albañil con la paleta en la mano. 

26.- Indio viejo, sin dientes, con una caña hueca en sus manos para 
triturar el buyo. Además, el pinqui o instrumento de madera o asta, con 
que los Igorrotes sacan fuego por medio del aire comprimido. 

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               43189



27.- Pipas de diferentes clases, de madera, metal y barro con dibujos, 
anitos y figuras caprichosas. 

28.- Escribiente indio asustado, por habérsele caído el tintero. 

29.- Indios musiqueros el uno con su flauta y el otro con la guitarra, 
hecha de medio casco de coco y que cuando pilan el palay -arroz-, o des-
granan el maíz… dirige con su música los trabajos de los obreros. 

30.- Tres guitarras, una de ellas de caña con dibujos, procedente de la 
gran cordillera central de Luzón; las emplean los Igorrotes en todas sus 
faenas agrícolas. 

31.- Tambor de guerra, propio de las rancherías del Norte de Luzón; 
es un árbol hueco de cerca de un metro de alto y en uno de los extremos 
lleva el parche sujeto con una trama de bejuco formada con cierta maes-
tría; teniendo un sonido bastante fuerte. 

32.- Didio-vas o instrumento de caña, el cual tocan poniéndolo en po-
sición vertical y soplando en los tubos que vierten distintos sonidos como 
el órgano. 

33.- Flauta curiosa, la emplean los Igorrotes de Lepanto, golpeando 
la parte superior de la muñeca estando la palma de la mano vuelta hacia 
arriba con una de una de las alas del rajado. En el mango y mediante la 
colocación del dedo pulgar sobre el agujero cambia hasta tres sonidos. 

34.- Col-libao. Pequeño instrumento de caña que tocan los Igorrotes 
colocándolo horizontalmente entre los labios y golpeando el extremo pun-
tiagudo; con lo cual producen un sonido que parece imposible vibre tanto, 
aunque de carácter monótono. 

35.- Gansas. Es notable el temple que proporciona el cobre para que 
produzca el sonido tan vibrante. Se golpea con un mazo de madera reves-
tido de piel. Los que resultan buenos cuestan caros y se adquieren difícil-
mente. Además, dos platillos. 

N. B. Cuando los Igorrotes reúnen varios de estos instrumentos, en-
tonces forman un corro de los hombres músicos y otro, cerca de mujeres 
cantoras. Mientras los primeros no interrumpen su armonía, las segundas 
entonan de cuando en cuando una copla plañidera, cadenciosa y lenta. En 
las pausas se escucha el canto del ave sagrada en el bosque; cosa que imita 
con rara perfección uno de los igorrotes del círculo de los músicos. 

36.- Indio con su sacupit o cesto saco. 

432                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 90



37.- Sacupit o cesto saco que usan los Igorrotes de la gran cordillera 
para conducir carga; lo llevan sobre la espalda a cuyo efecto tiene correas 
que pasan por debajo de los brazos en forma de mochila. 

38.- Cestos y cestitos muy curiosos, de caña y de bejuco de diferentes 
formas. Procedentes de Ilocos, Unión y Abra. Son muy duraderos. 

39.- Diferentes gorros y sombreros de bejuco y de palma, de diferen-
tes tejidos y formas. Proceden de Ilocos y Abra y de la cordillera de Ca-
raballo. El gorro que tiene tres mechones de cabello perteneció a un 
igorrote que había cortado tres cabezas humanas. 

40.- Varias petacas unas con abalorios, otras hechas con palmito y burí 
y todas de trabajo delicado. Proceden de Tayabas, Albay, Ilocos y Abra. 
Además, varias carteras de bejuco donde los Igorrotes llevan el tabaco y 
útiles para encender. 

41.- Varios collares, diademas y pendientes. Hechos con dientes de 
perros y frutas de plantas, con trozos de nácar y pedernal, con piedras más 
o menos finas y con semillas de Candaroma, semillas que producen mucho 
aroma y perfuman el pelo. 

42.- Escudo con adornos de las igorrotas. En medio está el tipo de 
una igorrota con un chiquillo a la espalda. Además, collares de diferentes 
materiales como conchas, caracoles, dientes de perro, pedacitos de asta de 
carabao, maderas olorosas, pulseras, cubiertas de abalorios muy bien tra-
bajadas de asta de carabao; peines y peinetas de diferentes formas y ta-
maños, etc. 

43.- Colección de chinelas de las clases que se suelen usar en Filipinas. 
Las hay de muchas clases, unas bordadas en oro, otras en seda, otras con 
escamas de pescado; las hay de cuero, de paja, de cordelillo. Sandalias muy 
frescas y procedentes de Tayabas y de Ilocos, zapatillas, etc. 

44.- Juego de café de diferentes clases y tamaños de coco. Se compone 
de 12 tazas, 2 cafeteras, 1 tetera y 1 azucarera. Todo el juego con mangos 
y pies y adornos de plata; es obra maestra y de gusto. 

45.- Telar de uso común entre Igorrotes y Tinguianes y demás del norte 
de Luzón. Preparados los hilos sobre dos rodillos o cañas los sujetan en un 
árbol o en la pared y el otro extremo lo arrollan en sus cinturas. Las lanza-
deras son como las ordinarias de aquí. Los hilos después de colocados en 
palitos de caña para que no se les enreden los meten dentro de las cañas. 

                     CIEN AÑOS (1925-2025) DE LA EXPOSICIÓN VATICANA DE MISIONES...               43391



46.- Bajaque o tapa-rabos de corteza de árbol baliti; turbante de la 
misma materia, camisa que usan los Igorrotes. 

47.- Dos faldas de hierba que usan las indígenas de las Carolinas; faja 
muy curiosa, procedente de Carolinas. Tejido de abacá. 

48.- Estandarte de guerra que procede de Yap (Carolinas). Abanico 
de la hoja de la palmera muy común en las islas. Otro hecho con raíz de 
mora. Cinturón de guerra procede de Yap (Carolinas) hecho con caraco-
lillos. 

49.- Un bolsillo tejido por los Igorrotes y que llevan los jefes de ran-
chería y dos cinturones hechos de bejuco de hombre y mujer. 

50.- Petate de palmera, construido en Ilocos; trabajo delicado y de 
gusto con una dedicatoria al P. Baldomero Real. 

51.- Varias muestras de tejidos de diferentes colores y materias, bien 
trabajadas, mereciendo especial mención los trabajos hechos con piña. 

52.- Trabajos en seda: fajas, pañuelos, cintas, etc., con variados dibujos 
y múltiples colores, tejidos con delicadeza y finura procedentes de Ilocos, 
Bulacan y Visayas. Trabajos de piña, nipis, sinamay y otras clases de dife-
rentes plantas, primorosamente hechos y bordados. 

53.- Vestido de mestiza. 

54.- Centro de mesa de concha, industria de Cebú. 

55.- Algunos tipos de Filipinas hechos de barro: dos mendigos, hom-
bre y mujer; mediquillo y comadrona, trabajados con gusto y perfección 
y, al mismo tiempo con propiedad; cuatro relieves y dos indios en cuclillas 
peleando los gallos. 

434                                                        B. SIERRA DE LA CALLE                                                                 92



X. ILUSTRACIONES 
 


