
 
 

La relevancia cultural de la Orden de San 
Agustín en la Valencia del siglo XVI:  

El caso de fray Miguel Bartolomé Salón 
(1539-1621) 

 

 

POR 

JOSÉ SEGUÍ CANTOS 

 

 

Resumen 

El objeto del presente estudio es mostrar la contribución 
de la Orden de San Agustín al panorama eclesial y cultural en 
Valencia entre los pontificados de santo Tomás de Villanueva y 
san Juan de Ribera (1545-1611) ofreciendo noticias del convento 
de la Orden en aquellos años y su contribución a la cultura 
especialmente a través de las cátedras de la facultad de Teología 
de la Universidad de Valencia y en particular del ejercicio 
docente de fray Miguel Bartolomé Salón en dicha facultad, cuyo 
prestigio le sirvió para que Juan de Ribera le encargara la 
elaboración de un perfil biográfico del arzobispo de Valencia, 
perteneciente a la Orden de San Agustín, fray Tomás de 
Villanueva, que gobernó la archidiócesis valentina desde los 56 
años de edad en 1545 hasta su muerte en 1555. La intención de 
la crónica de Salón era documentar la trayectoria del prelado 
agustino aportando pruebas meritorias para justificar la petición 
de beatificación y canonización como ocurrió en 1618 y 1658 
respectivamente. 

Palabras clave: Agustinos, cultura, Universidad de Valencia, 
siglos XVI-XVII. 

Arch Ag 109 (2025) 315-341



Abstract 

The aim of the present study is to show the contribution of 
the Order of S. Augustine to the ecclesiastical and cultural 
panorama in Valencia between the pontificates of St. Thomas of 
Villanueva and St. John of Ribera (1545-1611) by offering news 
of the convent of the Order in those years and its contribution 
to culture especially through the chairs of the faculty of 
Theology of the University of Valencia and in particular the 
teaching practice of fray Miguel Bartolomé Salón in that faculty 
whose prestige led Juan de Ribera to commission him to draw 
up a biographical profile of the archbishop of Valencia, member 
of the Order of St. Augustine fray Thomas de Villanueva, who 
governed the archdiocese of Valencia from the age of 56 since 
1545 until his death in 1555. The intention of Salón’s chronicle 
was to document the trajectory of the Augustinian prelate by 
providing meritorious evidence to justify the petition for his 
beatification and canonisation, as occurred in 1618 and 1658 
respectively. 

Keywords: Augustinians, culture, University of Valencia, 
16th-17th centuries. 

 

 

1. La Iglesia en España en las primeras décadas del siglo XVI: Contexto 
de líneas de renovación en episcopado y pueblo de fieles 

 

En la Orden de los agustinos en Valencia se conocen distintas 
personalidades relevantes que se hicieron eco del ambiente cultural que 
se desarrolla en la península ibérica en las primeras décadas del siglo XVI 
que, partiendo desde diversas plazas castellanas y difundiéndose por los 
distintos territorios de la Corona de Aragón, desarrollaron su carrera 
docente, literaria y de vida religiosa en Valencia. 

 Mientras la Teología florecía en las universidades de Salamanca y 
Alcalá en las primeras décadas del siglo XVI, el pueblo seguía inmerso 
en la ignorancia y una baja práctica de los sacramentos y a la vista de esta 
realidad empezaron a surgir diversas corrientes de religiosidad entre clero 
regular –dominicos, franciscanos y agustinos– y secular para devolver al 

316                                                                J. SEGUÍ CANTOS                                                                        2



pueblo a una sana religiosidad a través de la catequesis y la práctica más 
consciente y profunda de los sacramentos. 

Desarrollamos en el presente estudio el perfil de uno de los  biógrafos 
más importantes del santo prelado agustino, el también religioso agustino 
fray Miguel Bartolomé Salón (1532-1621), valenciano que ocupó por 
espacio de varias décadas, a caballo entre finales del siglo XVI y 
comienzos del siglo XVII, una cátedra de Teología en la Universidad de 
Valencia, que le granjeó un prestigio que movió a Juan de Ribera, 
arzobispo de Valencia entre 1568 y 1611, a proponerle escribir en 1601 
una biografía del ilustre agustino predecesor en la sede valentina Tomás 
de Villanueva con intención de recoger testimonios sobre sus virtudes 
heroicas para elevarlo a los altares. 

En el relato de Salón se hacen evidentes las simpatías del religioso 
agustino hacia el prelado con muestras de agradecimiento recopilando los 
testimonios de coetáneos al prelado, y que fueron recogidos en su 
declaración de beatificación en 1618 hablando del ejemplo de humildad 
y caridad de su vida: su juventud, sus padres y su trayectoria en la Orden 
agustina hasta que le nombraron arzobispo, atribuyéndole Salón a Tomás 
de Villanueva su mediación en la superación de una grave enfermedad 
del biógrafo agustino. La crónica vio la luz en 1621 poco tiempo antes de 
su muerte a los 82 años de edad y tres años después de su beatificación en 
1618, con grandes demostraciones de alegría en Valencia1 cumpliéndose 
así, aunque con carácter póstumo, el deseo de Juan de Ribera de elevar al 
prelado agustino a los altares ya que su canonización fue en 1658. 

Carlos V le requerirá también al prelado agustino para contribuir 
económicamente a cuestiones de política de defensa que se daban en el 
reino de Valencia en las costas ante la piratería turco berberisca desde el 
mediterráneo, que se complicaba con la presencia de una nutrida 
comunidad morisca en Valencia. Tomás no dudará en contribuir desviando 
diversas dotaciones económicas de la mesa arzobispal como la supresión 
de las rentas de 11 pavordías, a medida que fueran vacando por muerte, 
dejando solo la pavordía llamada del mes de febrero. También contribuyó 
el prelado agustino a la integración de la comunidad morisca con la 

1  CALLADO ESTELA, E., “En torno a la beatificación del arzobispo de Valencia fray 
Tomás de Villanueva en 1618”, en Anales Valentinos 27 (2001) 355-372.

                          LA RELEVANCIA CULTURAL DE LA ORDEN DE SAN AGUSTÍN...                    3173



elaboración de planes de catequesis hacia el pueblo morisco para que el 
bautismo que recibían se traduzca en una sincera práctica cristiana y no 
en una mera tapadera para continuar con las prácticas moras. 

Tomás de Villanueva, después de intentar rechazar también su 
propuesta a la sede valentina, finalmente accedió por una cuestión de 
obediencia a superiores, y se encuentra en Valencia con una archidiócesis 
que había sufrido un notable abandono pastoral en los últimos 100 años 
pues los arzobispos habían gobernado el territorio a través de “obispos 
de gracia” o “administradores apostólicos”, sin residir el arzobispo en 
Valencia y, además, se fue transmitiendo desde los tiempos de Jaime I el 
defecto de que los beneficios, prebendas, canonicatos y demás rentas 
eclesiásticas de la Iglesia de Valencia eran ocupados con frecuencia por 
foráneos, que sólo veían en las rentas un interés económico y no se sentían 
implicados en colaborar en el crecimiento espiritual y pastoral del clero y 
pueblo de fieles. Un defecto ya denunciado en tiempos del dominico san 
Vicente Ferrer en el siglo XIV y que se incrementó desde que Valencia 
fue elevada a sede metropolitana a finales del siglo XV. Es evidente y 
beneficioso el impulso cultural de los Borja –relaciones con el humanismo 
italiano y de Países Bajos y la culminación de las obras en la catedral a lo 
largo del siglo XV que le dieron prácticamente el aspecto actual– pero 
también hay que hacer constar un impulso económico con los papados de 
Calixto III y Alejandro VI como papas valencianos, que no tuvo unos 
efectos tan beneficiosos, puesto que se dotó a la nueva sede metropolitana 
valentina de una subida en la cuantía de las prebendas ligadas a la catedral 
muy apetecibles, y con mucha frecuencia ocupadas por foráneos, que 
buscaban el disfrute de las mismas sin preocuparse por el cuidado de la 
fe del pueblo valenciano.2 

2  NAVARRO SORNI, Miguel, “Aleixandre VI Borja i València”, en Anales Valentinos 29 
(2003) 345; ÍD., 2002, “Calixto III el papa de la cruzada” en Academia de Cultura Valenciana. 
Aula de Humanidades y Ciencias. Serie histórica nº 23 (2002) 11-32; ÍD., “De Calixto III a 
Alejandro VI: los Borja de Xativa a Roma”, en Serie histórica nº 22 (2001) 157-178; ÍD., 
“Los papas Borja y Valencia”, en CARDELLS MARTÍ, Francisco (coord.), Espiritualidad y 
territorio, Universidad Católica San Vicente Ferrer, Valencia 2017, 153-166; ÍD., “Calixto 
III”, en NARBONA VIZCAÍNO, Rafael (coord.), Ciudad y Reino: claves del siglo de oro 
valenciano, Ayuntament de València, Valencia 2015, 289-292; “Alejandro VI”, en Ibid., 293-
295.

318                                                                J. SEGUÍ CANTOS                                                                        4



En cuanto al panorama cultural valenciano a finales del siglo XV se 
da el paso decisivo hacia el humanismo con la fundación de la Universidad 
en 1499, donde se introducen los estudios de latín, griego y hebreo y los 
estudios teológicos. Los inicios del siglo XVI potencian también el 
desarrollo del conocimiento de las lenguas árabe y hebrea para poder 
evangelizar más fácilmente estas comunidades que permanecían aún en 
territorio valenciano. 

La Orden de Predicadores había asumido cierto protagonismo en 
todo este proceso desde las Sentencias de Pedro Lombardo, pasando por 
san Vicente Ferrer y su cátedra de Teología en la catedral y la 
consolidación de la cátedra de Santo Tomás dentro del claustro de 
profesores de la recién creada Universidad de Valencia. 

A instancias de los estudios universitarios humanistas de la época de 
Cisneros en las primeras décadas del siglo XVI se empieza a dar más 
protagonismo a otras Órdenes religiosas además de dominicos con 
presencia de profesorado de la Orden de franciscanos y agustinos, tanto 
en los centros de estudios particulares como en los universitarios, 
apareciendo con frecuencia conflictos de rivalidad por competencia en el 
alumnado entre los estudios particulares de las Órdenes y los centros 
universitarios.3 

Los estudios teológicos venían teniendo un desarrollo serio y 
profundo desde la Edad Media en los estudios particulares de las distintas 
Órdenes religiosas. Los dominicos editan en 1477 la Summa Teológica de 
Santo Tomás, los agustinos en 1500 elaboran las cuestiones de Gregorio 
de Rimini sobre el primer libro de las Sentencias y los franciscanos en 1508 
sacan a la luz los comentarios de Duns Escoto a los cuatro libros de las 
sentencias. 

 

 

3  ANDRÉS MARTÍN, Melquiades, “Reforma y estudio de teología entre los agustinos 
reformados españoles (1431-1550)”, en Anthologica Annua 4 (1956) 439-462; GALLEGO 
SALVADORES, Juan José, “Santo Tomás y los dominicos en la tradición teológica de Valencia 
durante los siglos XIII, XIV y XV”, en Escritos del Vedat 4 (1974) 479-570; ANDRÉS MARTÍN, 
Melquiades, “Reforma y estudio de la teología en los franciscanos españoles”, en 
Anthologica Annua 8 (1956) 43-82.

                          LA RELEVANCIA CULTURAL DE LA ORDEN DE SAN AGUSTÍN...                    3195



2. La Universidad de Valencia: Trayectoria de los estudios de Teología 
desde su fundación hasta las primeras décadas del siglo XVII. Entorno 
académico de fray Miguel Bartolomé Salón en la Universidad de 
Valencia 

 

La historia de la Facultad de Teología de Valencia es un tema cargado 
de interés porque, como advertía Melquiades Andrés, por una parte se 
refleja en ella con extraordinaria intensidad la vida espiritual del 
momento, y por otra juega un papel de capital importancia en la historia 
de la cultura.4 En su trayectoria, según su estudioso Gallego Salvadores, 
la facultad atraviesa tres etapas esenciales: en primer lugar una época de 
formación que llega hasta 1561, después un periodo de esplendor hasta 
1650, para comenzar a decaer desde ese momento.5 

En todo caso, según Amparo Felipo6 lo que la había caracterizado 
durante el siglo XVI había sido su esfuerzo de adaptación de las 
orientaciones que privan en los centros europeos, convirtiéndose en émula 
de la de París. Si bien esta circunstancia le hizo heredar el nominalismo, 
ya en la década de los treinta se inicia una evolución hacia el tomismo que 
se impone en los años cuarenta y cristaliza en las Constituciones de 1561. 

El complemento de esta tendencia será el auge cobrado por los 
estudios bíblicos. Los hitos de este proceso lo constituyen la creación 
sucesiva de las cátedras de Hebreo (1532), Sagrada Escritura (1534), 
Testamento Viejo (1549) y Testamento Nuevo (1565). Fray Miguel 
Bartolomé Salon, después de cursar sus estudios en Valencia, entró en la 
docencia en la Facultad de Teología de Valencia en los ochenta. Desde 
1589 parte de estas disciplinas serán asumidas por los catedráticos 
pavordes, quedando bajo control municipal las cátedras de Santo Tomás, 
una del Maestro de las Sentencias y, con carácter complementario, dos de 
Hebreo, situación que mantendrán las Constituciones de 1611. 

4  ANDRÉS MARTÍN, Melquiades, La teología española del siglo XVI, Editorial Católica, 
Valencia 1977.

5  GALLEGO SALVADORES, Juan José, “La facultad de teología de la Universidad de 
Valencia durante la primera mitad del siglo XVI”, en Escritos del Vedat 5 (1975) 81-132.

6  FELIPO ORTS, Amparo, La Universidad de Valencia durante el siglo XVII (1611-1707) 
(=Fonaments 4), Generalitat Valenciana, Valencia 1991, 183-184.

320                                                                J. SEGUÍ CANTOS                                                                        6



La Orden de San Agustín en Valencia contó con algunas 
personalidades en los años del humanismo como Pedro Juan Villuga,7 
valenciano que escribió en 1545 una obra para comodidad de caminantes 
registrada en Flandes con privilegio de Carlos V. Residió en el convento 
San Agustín de la ciudad de Valencia, hermano de fray Juan Bautista 
Burgos8 de la misma Orden. Villuga tuvo cátedra de Artes en la 
Universidad de Valencia en 1542. Muere el 30 de diciembre de 1546. 

La Facultad de Teología de los años centrales del siglo hasta el final 
de la centuria queda marcada por las Constituciones de 1561 y 1563 que, 
entre otras muchas novedades, establece una jerarquía de doctores por 
este orden: Teología, Cánones, Derecho Civil, Medicina y maestro en 
Artes. Las Constituciones inciden en los estudios que permiten el acceso 
a la Facultad de Artes como paso previo al resto de estudios superiores: 
Teología, Derecho, Medicina. 

La situación académica no debía andar muy bien puesto que Juan de 
Ribera que toma posesión de la sede en 1568, como arzobispo y canciller 
de la Universidad obtiene de Felipe II la potestad de visitar la Universidad 
para recabar informes del nivel de estudios, en especial en los estudios de 
Teología, y los informes de dicha visita, que comienza en 1570 y concluye 
en 1572, no están exentos de polémica pues el patriarca Ribera decide la 
destitución del rector y de varios profesores, algunos de ellos con su 
condición de familiares del Santo Oficio, ingresándolos en prisión y 
reservándose el secreto de comunicar al gobierno municipal los informes 
que llevan a tomar esas decisiones. La documentación muestra que 
pasados unos meses todo volvió a su cauce, aunque la Universidad ya no 
volvió a ser la misma en el último cuarto del siglo como demostró el 
contenido de la Bula de 1585, que consolidaba una nueva tendencia en 

7  XIMENO Y SORLI, Vicente, Escritores del Reyno de Valencia chronologicamente 
ordenados desde el año MCXXXVIII de la christiana conquista de la misma ciudad hasta el 
de MDCCLVIII, presbítero, doctor en Sagrada Teología, beneficiado de la Santa Iglesia 
Metropolitana de Valencia y académico valenciano. Al ilustrísimo y Reverendísimo señor 
don Andrés Mayoral, arzobispo de dicha santa Iglesia. Tomo 1 contiene los que florecieron 
desde la christiana conquista de la ciudad hasta el año MDCL, 290-292. También aparece 
mencionado el catedrático agustino en Juan Pastor FUSTER Y TARONGER, Biblioteca 
valenciana de los escritores que florecieron hasta nuestros días, Valencia 1827-1830, 99.

8  XIMENO, Escritores del Reyno de Valencia, 174.

                          LA RELEVANCIA CULTURAL DE LA ORDEN DE SAN AGUSTÍN...                    3217



los estudios con la Teología como saber articulador del resto de saberes, 
que queda patente en la sustanciosa dotación económica de las cátedras 
pavordías y en el hecho de que el rector del Studi ha de ser teólogo. Los 
investigadores de hecho catalogan los años ochenta como de desórdenes 
en los años que preceden a la Bula y los años que siguieron a la misma.9 

Dos acontecimientos marcaron, sin duda, el devenir de la Universidad, 
y en particular de la Facultad de Teología, cuando en los ochenta inicia su 
magisterio el agustino fray Miguel Bartolomé Salón: la Bula Copiosus del 
Papa Sixto V el 30 de octubre de 1585 con la dotación de las cátedras 
pavordías y la visita del Estudio General de D. Alonso Coloma, canónigo 
de la catedral de Sevilla a la Universidad de Valencia entre 1598-1599, 
ordenada por Felipe II y concluida en el reinado de Felipe III.10 

Destaca en la Facultad de Teología en los años de fray Tomás de 
Villanueva la figura de Juan Bautista Burgos,11 natural de Valencia que 
tomó el hábito de San Agustín en el convento de Valencia. Fue doctor en 
Sagrados Cánones y Teología y obtuvo cátedra en las universidades de 
Lérida y Valencia. Fue dos veces prior del convento de Valencia. En 1541 
fue declarado maestro y en el capítulo general de la Orden en 1547 le 
confirmó el cardenal Gerónimo Seripando, general de la Orden, como 
provincial de la Provincia de Aragón. En 1548 Seripando se lo recomendó 
al arzobispo Tomás de Villanueva y en 1562 marchó a Trento como teólogo 
de la Orden. Falleció en Valencia en 1579. 

Juan Blas Navarro,12 maestro en Artes y doctor en Sagrada Teología 
fue rector de la Universidad en 1574 y uno de los primeros pavordes 
catedráticos nombrados a raíz de la Bula de 30 octubre de 1585. Tuvo Blas 
Navarro como discípulos a Francisco Peña, aragonés, teólogo y 
jurisconsulto, auditor de la Sagrada Rota y a nuestro profesor agustino 
fray Miguel Bartolomé Salón. Muere Blas Navarro en 1595. 

Amparo Felipo en relación a la Facultad de Teología destaca que en 
los años finales del XVI y los inicios del XVII los estudios experimentan 

9  MIRALLES VIVES, F., “Nuevos documentos para la historia de la Universidad: Los 
desórdenes de 1580-90”, en Saitabi 35 (1985) 111-125.

10  SEGUÍ CANTOS, José, “El memorial de D. Alonso Coloma en su visita a la 
Universidad de Valencia, 1598-99”, en Hispania 52 (1992) 325-346.

11  XIMENO, Escritores del Reyno de Valencia, 174.
12  Ibid., 197-198.

322                                                                J. SEGUÍ CANTOS                                                                        8



una notable evolución.13 Se da un aumento de cátedras con la 
incorporación de distintas corrientes de pensamiento.14 Se dotaron en los 
últimos años del quinientos y comienzos de XVII hasta 5 cátedras 
pavordías de Teología, que se ocupaban del Antiguo y Nuevo Testamento. 
La documentación deja claro que algunos profesores de Teología ejercían 
clases también en la Facultad de Artes como pasó con Pere Joan Trilles.15 

Desde el 18 de junio de 1585 tenía encomendada una de las cátedras 
de Santo Tomás fray Miguel Bartolomé Salón, natural de Valencia nacido 
en 1539, cursó estudios de Artes, Teología y Derecho. En sus días gozó de 
gran prestigio como teólogo, siendo consultado en muchas ocasiones por el 
tribunal del Santo Oficio, del cual era calificador, por magistrados, virreyes 
y arzobispos. Desarrolló una fecunda labor literaria en la que, junto a 
algunas obras de interés hagiográfico y panegírico, merece destacarse De 
justitia in secundam secunda Sancti Tomae de Aquino. Tomi duo in quibus 
quid aliquum quid iniquum sit in orunibus actinibus, comerciis contractibus 
humanis explicatur, editada en Valencia en 1581, 1591 y 1608. También 
escribió Arte de servir a Dios (1585), Libro de la vida santa y milagros del 
ilustrísimo señor fray Thomas de Villanueva, arzobispo de Valencia, de la 
Orden de San Agustín, Valencia por Pedro Patricio Mey, 1588 y reeditada 
en 1620 y 1652; Oración panegírica, exhortatoria y consolatoria de la muerte 
de la marquesa de Caracena, doña Isabel de Velasco y Mendoza, virreina de 
Valencia, con una breve relación de la muerte de doña Luisa Carvajal y 
algunas cartas suyas de mucha edificación. Otras obras nos presenta 
Ximeno, 290-292v. Junto a ellas dejó manuscritos seis tomos titulados 
respectivamente: Tomo I y II In totam fere primam partem Divi Thomae; 

13  FELIPO, La Universidad de Valencia durante el siglo XVII, Valencia 1991.
14  Ibid., 156. Ver también HUERGA TERUELO, Álvaro, “Corrientes teológicas 

valencianas en la época de San Juan de Ribera (siglos XVI-XVII)”, en Teología en Valencia: 
Raíces y retos, buscando los orígenes, de cara al futuro: Actas del X Simposio de Teología 
Histórica (3-5 marzo 1999), Facultad de Teología San Vicente Ferrer, Valencia 2000, 105-
122.

15  El catedrático pavorde de Teología Pere Joan Trilles es nombrado examinador para 
el ingreso en la facultad de Artes: AMV, Serie Lonja Nova e-107 (San Juan 1600-Navidad 
1601). Natural de la ciudad de Valencia, tuvo por maestros de Retórica y lengua griega a 
Pedro Juan Núñez; en Lógica y Filosofía al doctor Cardona; en Teología escolástica a Juan 
Blas Navarro y en Escritura y lengua santa a Jaime Ferruz. Murió el 2 de agosto de 1626 a 
los 60 años: XIMENO, Escritores del Reyno de Valencia, 229.

                          LA RELEVANCIA CULTURAL DE LA ORDEN DE SAN AGUSTÍN...                    3239



III, De censuris, de excomunicatione, suspensione, interciclo et irregularitate; 
IV, De voto juramento et simonia; V, De auctoritate papae et aliis questionibus 
in I part S. Thomae y VI, De charitate, correctione fraterna, poenitentia, 
matrimonio, restitutione ac dominio. 

Fray Miguel Bartolomé Salón regentó la cátedra hasta el mes de julio 
de 1620, salvo dos sustituciones en 1611 y 1615 a cargo de Ambrosio 
Martí16 y Francisco March Marjales,17 respectivamente. En 1620 por sus 
problemas de salud, Salón solicitó a los jurados del gobierno municipal su 
jubilación con retención de salario. Teniendo en cuenta sus largos años de 
servicio a la Universidad, los jurados accedieron a nombrar un sustituto, 
cargo que recayó en Jacinto Roig.18 

La cátedra del Maestro de Sentencias desde 1606 estuvo enco-
mendada a Sebastián García desde 19 de mayo como titular. Natural de 
Alicante, García profesó como religioso agustino en Valencia el 30 de 
enero de 1585. Estudió Filosofía y Teología en Salamanca por espacio de 
seis años. De vuelta a Valencia se graduó de maestro en Artes y Doctor 
en Teología. La primera tarea que se le encomendó fue una catedrilla de 
Teología de verano. En 1603 fue designado para la cátedra de Filosofía 
Moral, regentándola sólo durante tres años. En 1606 se le encomendó la 
cátedra del Maestro de Sentencias, por jubilación de Gregorio Satorre. 
También escaló importantes puestos en la vida religiosa. Fue dos veces 
rector del colegio San Fulgencio de Valencia y una vez prior del convento 
San Agustín de Valencia; dos veces visitador y definidor de la Provincia 
de Aragón y otras dos provincial. Además, era comisario inmediato del 
inquisidor general, consultor y calificador del Santo Oficio y visitador de 
las librerías de la ciudad y reino. También escribió varias obras: Oratio in 
laudem D.D. Christophori Frigolae…, Oratio de Aristotelis… y otras. Con 
este currículum no es de extrañar que el rey en carta de febrero de 1622 
permitiera que se le aumentara el salario con carácter retroactivo según 
habían pedido los jurados del gobierno municipal en junio de 1621.19 

16  AMV, MC, Reg. 137 f. 881.
17  AMV, MC, Reg. 141 f. 597.
18  Jacinto obtuvo los grados de bachiller en Artes en 1618 y maestro en Artes el 

mismo año, así como los grados de Teología, y desde 1618 había desempeñado diferentes 
cátedras de Filosofía, así como examinaturas en Artes y Teología.

19  FELIPO, La Universidad de Valencia, 190.

324                                                                J. SEGUÍ CANTOS                                                                        10



Entre los agustinos nacidos en el último cuarto del siglo XVI destaca 
también la documentación20 a Onofre Llorens , nacido en Valencia en 1581 
y que obtuvo en la Universidad de Valencia el doctorado en Teología en 
1618. Ocupó la cátedra del Maestro de Sentencias entre 1637 y 1639, fue 
calificador del Santo Oficio, examinador sinodal del arzobispo de Valencia 
Isidoro Aliaga (1612-1648), rector del Colegio San Fulgencio, prior de los 
conventos del Socorro y San Agustín y definidor provincial. Murió en 1658 
siendo sucedido por el también agustino Jaime López. 

Los años de ejercicio docente de Salón están marcados también por 
el contexto de la Teología de comienzos del siglo XVII con las discusiones, 
entre otras, sobre el tema de auxiliis.21 Es la polémica sobre la gracia 
suficiente y eficaz. Varias son las referencias documentales a esta cuestión 
y por otro lado hay que decir que la citada rivalidad entre Predicadores y 
la Compañía no se limitó a lo doctrinal, sino que atendió también a la 
actividad cultural en el sentido de que la Compañía, aunque de reciente 
formación, había alcanzado altas cotas de popularidad en el servicio de la 
educación de la juventud. 

La documentación muestra que las cátedras estaban asignadas a 
determinadas comunidades religiosas y en este sentido, las cátedras de 
Santo Tomás las solían ocupar dominicos y agustinos o las del Maestro de 
las Sentencias los agustinos. Destaca en el curso 1596-97 Diego Mas22 en 
una de las cátedras de Santo Tomás hasta el curso 1607-08 y Miguel 
Bartolomé Salón en la otra cátedra de Santo Tomás desde 1596-97 hasta 
1610-11.23 Ximeno llama a Salón el salomón valenciano por su sabiduría. 

20  Ibid., 191.
21  ESPONERA CERDÁN, Alfonso, OP, “Ne nos fratres praedicatores, sed dominicanos 

appellent… disputas entre dominicos y jesuitas en la Valencia del patriarca (1597)”, en 
CALLADO ESTELA, E. (coord.), El Patriarca Ribera y su tiempo. Religión, cultura y política 
en la Edad Moderna, Institució Alfons el Magnànim, Valencia 2012, 275-298.

22  GALLEGO SALVADORES, Juan José, “La aparición de las primeras metafísicas 
sistemáticas en la España del siglo XVI: Diego Mas (1587), Francisco Suárez y Diego Zúñiga 
(1597)”, en Escritos del Vedat 3 (1973) 91-162. Ximeno nos dice de Diego Mas que era natural 
de Villareal y vistió el hábito en el convento de San Esteban de Salamanca el año 1574. 
Profesó al año siguiente. Le prohijaron en el convento de dominicos de Valencia el año 1582. 
Leyó dos cursos de Filosofía y obtiene el grado de Teología en 1588. Regenta cátedra de Santo 
Tomás desde 1590 hasta su muerte en 1608: XIMENO, Escritores del Reyno de Valencia, 246.

23  Ibid., 290-292.

                          LA RELEVANCIA CULTURAL DE LA ORDEN DE SAN AGUSTÍN...                    32511



Natural de Valencia cursó Artes con el pavorde Pere Joan Monço y la 
Sagrada Teología con Blas Navarro. Entró después en la Orden de San 
Agustín y vistió el hábito en el convento del Socorro de Valencia y profesó 
el 20 de junio de 1558. En el año 1566 recibe el magisterio en Artes y los 
grados mayores de ambos Derechos y Teología. Obtiene una cátedra en 
Valencia de Artes y después de Teología de Santo Tomás, que regentó por 
espacio de 40 años. Muere en 1621. Desde 1598-99 aparece en una cátedra 
de Santo Tomás Jaime Falcó y a Salón le acompaña desde 1600-01 
Rocafull24 en los cursos 1600-01 y 1601-02 y Sebastián García25 en el curso 
1603-04. En la cátedra del Maestro de Sentencias desde 1596-97 
encontramos a Juan Gregorio Satorres26 hasta 1605-06 y luego Sebastián 
García desde 1605-06 hasta 1610-11. En las pavordías aparecen 
nombrados desde 1596-97 Pere Monço, Dionis Oromir, Llorens Cardona, 

24  Natural de Valencia, maestro y dos veces catedrático de Artes y doctor en Teología, 
fue beneficiado de la iglesia parroquial de San Bartolomé, pavorde de Teología por espacio 
de 35 años desde 1602. Los estamentos reunidos en las Cortes de 1626 recomendaron el 
reconocimiento a su trayectoria académica. Murió en Valencia en 1641: Ibid., 346; FUSTER, 
Biblioteca valenciana de los escritores, 244.

25  Natural de Alicante. Hijo de hábito del convento San Agustín de Valencia donde 
profesó en 1585. Después de defender brillantemente sus conclusiones públicas fue 
recomendado para estudiar en Salamanca donde no sólo se perfeccionó en Oratoria, 
Filosofía y Teología, sino que se hizo muy diestro en las Lenguas hebrea, griega, 
Jurisprudencia y Medicina. De regreso a Valencia se graduó de maestro en Artes y desde 
1600 leyó dos cursos de Filosofía. También recibió los grados de doctor teólogo y de ambos 
derechos. La ciudad de Valencia decidió dotarlo para una cátedra menor llamada de 
veranillo de Teología y vacando poco después la de Filosofía moral se le adjudicó en 1603. 
Regentó esta cátedra por espacio de tres cursos para tomar el relevo de Satorres en el 
Maestro de Sentencias. Regentó esta cátedra por espacio de 27 años, obteniendo de Felipe 
IV el privilegio de cobrar una paga hasta su muerte en 1633: XIMENO, Escritores del Reyno 
de Valencia, 321-322.

26  Natural de Valencia, religioso del convento San Agustín de Valencia, cuenta 
Ximeno que sus superiores vieron su capacidad y talento y le enviaron a Salamanca. 
Regresó a Valencia y se graduó doctor y, mientras en la Universidad vacara alguna cátedra 
digna de su categoría daba clases en el convento, y en 1579 tomó la cátedra del Maestro de 
Sentencias por fallecimiento de Juan Bautista Burgos, y cuenta Ximeno que su valía le valió 
a Felipe III para exceptuarlo del decreto de 1612 de la reducción de salarios. Murió en 1615: 
XIMENO, Escritores del Reyno de Valencia, 272; FUSTER, Biblioteca valenciana de los 
escritores, 216.

326                                                                J. SEGUÍ CANTOS                                                                        12



Pere Joan Trilles27 y Vicent Soriano28. En el curso 1604-05 se añade 
Rocafull y en el curso 1605-06 aparecen los profesores Pere Joan Trilles, 
Vicent Borrás y Rocafull. 

Como las demás cátedras de la Universidad, las cátedras pavordías 
serían provistas por el Consell de la ciudad, pero sus titulares tendrían, 
además de la cátedra, dignidad eclesiástica. Su misión era compartir la 
docencia con la predicación. Se dotaron tres tipos: primarias, secundarias y 
terciarias, cuya diferencia estaba en la categoría y en el salario decreciente. 

El espíritu de la Bula de 1585 certifica, pues, el dominio de los saberes 
teológicos, tendencia que no se logrará evitar a pesar de los informes de 
la visita de 1598-99,29 donde se pedía que sólo se doten 12 cátedras en total 
puesto que la demanda de estudios era baja especialmente en Derecho y 
que la asignación económica de las otras seis se dedicara a mejorar los 
salarios del resto del profesorado, pero no fue atendida esta petición y los 
deseos del Patriarca de nuevas visitas al Estudio valenciano para resolver 
cuestiones de docencia y organización planteadas en los primeros años 
del siglo XVII ya no fueron atendidas por el monarca, y la muerte del 
prelado en enero de 1611 abre una nueva etapa en la Universidad, que se 
verá ratificada por las Constituciones de abril de 1611 con la llegada de 
nuevas corrientes de religiosidad tridentina como explican Antonio 
Mestre, Francisco Pons o Álvaro Huerga,30 entre otros, y que nos 
sumergen en la Universidad del barroco. 

27  Natural de la ciudad de Valencia. Ocupa una cátedra pavordía de Escritura con 
examinatura anexa. Fue calificador del Santo Oficio. En la Universidad tuvo por maestros de 
Retórica a Pedro Juan Núñez; en Lógica y Filosofía al doctor Cardona; en Teología escolástica 
a Juan Blas Navarro y en Escritura a Jaime Ferruz. Murió en 1626 a los 60 años: XIMENO, 
Escritores del Reyno de Valencia, 305-306; FUSTER, Biblioteca valenciana de los escritores, 229.

28  Estudió Gramática en la Universidad de Valencia y fue discípulo de retórica del 
ilustre Lorenzo Palmireno. Se graduó de maestro en Artes y doctor en Teología. Leyó dos 
cursos de Artes hacia 1588 y en 1601 obtuvo una cátedra pavordía de Teología. Murió en 
1610: XIMENO, Escritores del Reyno de Valencia, 252.

29  SEGUí CANTOS, “El memorial de D. Alonso Coloma” 325-346.
30  PONS FUSTER, Francisco, Místicos, beatas y alumbrados (=Estudios Universitarios 

49), Alfons el Magnànim, Valencia 1991; MESTRE SANCHÍS, Antonio, “Las corrientes de 
espiritualidad en la Valencia de la primera mitad del siglo XVI”, en Corrientes espirituales 
en la Valencia del siglo XVI (1550-1610). Actas del II Simposio de Teología Histórica (20-22 
abril 1982), Valencia 1983, 53-80; HUERGA TERUELO, Álvaro, “La escuela de San Luis 
Bertrán y los alumbrados valencianos”, en Ibid., 135-163.

                          LA RELEVANCIA CULTURAL DE LA ORDEN DE SAN AGUSTÍN...                    32713



Leemos en el preámbulo de estas Constituciones lo siguiente: 

El conocimiento de los mecanismos rectores de la naturaleza y de las 
ciencias humanas, tanto terrestres como del universo, describiendo el papel 
que en todo ello tiene Dios como Creador… culturizar al hombre dándole 
virtud y libertad para luchar contra los vicios, la ignorancia… haciendo 
para los monarcas y emperadores más fácil el gobierno que en los países 
cristianos se deberá conformar según los planes de Cristo Jesús… los 
estudios de Teología como formuladores y desveladores de los secretos 
encerrados en el resto de las ciencias: (AMV, Manuals de Consells, A-137; 
Constituciones de la Universidad de abril de 1611). 

Según las investigaciones del profesor Emilio Callado,31 el talante 
rigorista e intolerante a movimientos de religiosidad de dudosa ortodoxia 
del nuevo arzobispo, el dominico Isidoro Aliaga, desde 1612, en los últimos 
años de docencia de fray Miguel Bartolomé Salón, acaba de dibujar el 
panorama de que nos encontramos ante una nueva etapa en la Iglesia y 
la cultura en las primeras décadas del siglo XVII de decadencia de los 
estudios donde nuestro ilustre agustino constituye una grata excepción a 
la norma. Nuestro relato se detiene en la beatificación de Tomás de 
Villanueva en 1618 y la publicación de la biografía del santo prelado 
agustino por el padre agustino fray Miguel Bartolomé Salón en 1621, de 
quien hemos propuesto presentar un perfil biográfico, lo cual nos obliga 
a hacer algunas referencias al contexto de la nueva Iglesia de Valencia 
posterior a Juan de Ribera. 

La Compañía de Jesús asume buena parte del peso de este proceso 
de transición del humanismo a la reforma católica con un equipo de 
hombres bien preparados, capaces de decisiones personales trascendentes, 
organizados para la acción apostólica, obedientes a Dios, al papa y a sus 
superiores dedicando buena parte de sus esfuerzos a la educación de la 
juventud. 

Se desarrollan también en estos primeros años del siglo XVII en 
Valencia movimientos como el molinismo o el simonismo ( = 
simpatizantes del culto a mosén Gerónimo Simo) cuyas relaciones con el 

31  CALLADO ESTELA, E., Iglesia, poder y sociedad en el siglo XVII. El arzobispo de 
Valencia fray Isidoro Aliaga (=Biblioteca Valenciana: Historia/Estudios), Valencia 2001.

328                                                                J. SEGUÍ CANTOS                                                                        14



episcopado ibérico, y en especial con Juan de Ribera en Valencia, han sido 
estudiados por Ramón Robres.32 

En este contexto, la crónica del agustino fray Miguel Bartolomé 
Salón contribuye a consolidar las nuevas formas de piedad barroca con el 
recuerdo de la vida y virtudes del también agustino arzobispo de Valencia 
fray Tomás de Villanueva, que entra a formar parte del ambiente barroco 
de despliegue de modelos de santidad que se prolongará en los distintos 
territorios hispánicos hasta el siglo XVIII. 

3. El perfil de fray Tomás de Villanueva presentado por Salón y Quevedo 

Las crónicas, que vamos a mencionar en el presente estudio, destacan 
como méritos del prelado agustino su conexión con las corrientes de 
renovación religiosa originadas en Castilla en las primeras décadas del 
siglo XVI con los que mantenía contactos y relatan cómo el prelado 
agustino se ocupó de crear en Valencia iniciativas que trasladaron esas 
corrientes al territorio valenciano ganando una importante fama y 
admiración, que fue apoyado por testimonios de agustinos y diversas 
personalidades coetáneas al santo prelado y de años posteriores. 

A comienzos del siglo XVII aparece la crónica del agustino catedrático 
de Teología en la Universidad de Valencia fray Miguel Bartolomé Salon,33 
que destaca por su labor docente en Valencia siguiendo la estela de maestros 
como Francisco de Vitoria o Melchor Cano, que desarrollaron la aplicación 
de los saberes teológicos a cuestiones prácticas. Destaca Salón con su obra 
Controversiae de Iustitia et Iure atque de contractibus et comerciis humanis, 
que publica en Valencia entre 1591 y 1598. 

32  ROBRES LLUCH, Ramón, “San Carlos Borromeo y sus relaciones con el episcopado 
ibérico postridentino, especialmente a través de fray Luis de Granada y de San Juan de 
Ribera”, en Anthologica Annua 8 (1960) 83-142.

33  SALÓN, Miguel, Libro de la santa vida y  milagros del Ilustrísimo y Reverendísimo 
señor don fray Tomás de Villanueva, arzobispo de Valencia de la Orden de San Agustín, 
beatificado por nuestro santísimo padre Paulo papa V, año 1618, sacado de los procesos que se 
han hecho con autoridad apostólica para su beatificación y canonización compuesto por el P.  
M. Fray Miguel Salon de la misma Orden, calificador del Santo Oficio y catedrático de teología 
en la Universidad de Valencia, dirigido al muy ilustre cabildo y canónigos de la Santa Iglesia 
Metropolitana de Valencia, Impreso en casa de Juan Chrisostomo Garriz, Valencia 1620.

                          LA RELEVANCIA CULTURAL DE LA ORDEN DE SAN AGUSTÍN...                    32915



Con el impulso decidido de Juan de Ribera por destacar modelos de 
santidad y letras, como uno de los objetivos derivados del Concilio de 
Trento, encarga el arzobispo a Salón desde 1601 una biografía de fray 
Tomás de Villanueva con la intención de elevar a su predecesor a los 
altares y que, tras varias publicaciones previas, verá la luz en 1621, tres 
años después de la declaración del prelado agustino como beato. El padre 
Salón afirma haber partido en su biografía de 1620 de los testimonios que 
se recogieron para la declaración de 1618 y explica fray Miguel Bartolomé 
Salón que con su biografía busca contribuir a que las virtudes heroicas allí 
expuestas culminen en la declaración de santidad de fray Tomás, como 
sucedió en 1658. 

Ximeno en su obra del siglo XVIII34 también hace mención de la vida 
y obra del ilustre agustino y lo califica como el “salomón valenciano” por 
su sabiduría. Explica Ximeno que el profesor agustino, natural de 
Valencia, cursó en la facultad de Artes de la Universidad de Valencia con 
el pavorde catedrático Pedro Juan Monzo (implicado en los sucesos de la 
visita de Ribera de 1570 pues fue uno de los profesores detenidos) y la 
Sagrada Teología con el pavorde catedrático Juan Blas Navarro. Entró 
después en la Orden de San Agustín y vistió el hábito en el convento del 
Socorro de Valencia y profesó el 20 de junio de 1558. El año 1566 recibe 
el magisterio en Artes y los grados mayores de Derecho y Teología. 
Obtiene en la Universidad de Valencia una cátedra de Artes y después 
una cátedra de Teología de Santo Tomás, que regentó por espacio de 40 
años.35 

En el Prólogo al cristiano lector de su crónica sobre el prelado 
agustino, fray Miguel Bartolomé Salón destaca su estrecha relación con 
la vida de fray Tomás, pues piensa que gracias a su intercesión había 
sobrevivido a una grave enfermedad en 1609, que desató la especulación 
de su muerte, pero sobrevivió y continuó unos años más en su tarea 
docente. En señal de agradecimiento y admiración fray Miguel Bartolomé 

34  XIMENO, Escritores del Reyno de Valencia, 290-292. También aparece mencionado 
el catedrático agustino en FUSTER, Biblioteca valenciana de los escritores, 222.

35  El gobierno municipal no dudó en perpetuar a fray Miguel Bartolomé Salón en su 
cátedra de Teología a pesar de algunas ausencias por enfermedad, y esta ordenanza despejó 
las especulaciones sobre la posibilidad de suspenderle en la cátedra por sus ausencias por 
enfermedad: AMV, Lletres i Missives, g3-58; Valencia 29 de noviembre de 1609.

330                                                                J. SEGUÍ CANTOS                                                                        16



Salón accede a completar el encargo que le había hecho Juan de Ribera 
de escribir la crónica del ilustre agustino en los años ya de su vejez, cuando 
ya sabe próximo el fin de sus días, recogiendo testimonios de gente viva 
coetánea al prelado agustino. Juan de Ribera no pudo ver la crónica del 
agustino pues fallece en 1611 y la crónica salió en 1621: 

Debe haber, cristiano lector, como treinta y cinco años, que por 
haberme favorecido el beato padre don Thomas con nuestro Señor en una 
gravísima enfermedad que me puso en lo último de mi vida, y ofrecido, si 
me alcanzaba la salud, escribir lo que pudiese recoger de su santa vida, 
haviendomela alcanzado el cumplimiento de mi voto, procuré con cuidado 
informarme de sus visitadores y de otros que le habían servido y tratado, 
y que aún vivían y tenían gran noticia de cómo procedió todo el tiempo 
que fue arzobispo hasta que murió. 

El rey Felipe III formó tan alto concepto de su valía que se planteó 
exceptuar la cátedra de fray Miguel Bartolomé Salón de la bajada de 
salarios en la Universidad, decretada el año 1612 tras las Constituciones 
de 1611, que sumerge a la Universidad en el perfil cultural del barroco 
que supone la clericalización de los saberes con predominio de los saberes 
teológicos en detrimento de los estudios humanísticos y de ciencias, 
alejándose de las corrientes de la ciencia moderna que regirán en las 
principales universidades europeas y que en el plano económico se tradujo 
en una bajada de los salarios del profesorado. 

El ilustre agustino falleció en el convento del Socorro de Valencia en 
1621 a los 82 años de edad, poco tiempo después de la edición de la crónica 
que nos ocupa. 

El otro cronista destacado de la vida del prelado agustino fue 
Quevedo.36 En dicha crónica leemos el testimonio relatado por el Padre 
Félix García, OSA, que cuenta que Quevedo entró en contacto con la vida 
de fray Tomás cuando en 1618 recibe el hábito de Santiago de manos del 
duque de Uceda. Quevedo había sido perseguido y difamado por su 
participación en la conjura de Venecia y llegó a España dispuesto a defender 
ante Felipe IV su inocencia. Osuna había sido el gran valedor de Quevedo 

36  QUEVEDO VILLEGAS, Francisco de, Vida de Santo Tomás de Villanueva, Religión y 
Cultura, Madrid 1955.

                          LA RELEVANCIA CULTURAL DE LA ORDEN DE SAN AGUSTÍN...                    33117



y con la caída del duque de Lerma perdió Osuna el favor real, lo cual 
acarreó la desgracia de Quevedo, que fue mandado al destierro en una torre, 
próxima a Villanueva de los Infantes, población natal de fray Tomás, con lo 
cual empezó a conocer y admirar la vida y obra del santo prelado, lo que le 
movió a redactar su crónica. Quevedo recogió en sus escritos relatos frescos 
y fidedignos de los hechos gloriosos y virtudes insignes del santo agustino 
convirtiéndose en uno de sus admiradores. 

El Padre Juan Herrera, OSA pide a Quevedo que le anticipe un 
Epítome de la Historia del Bienaventurado fray Tomás de Villanueva, que 
vio la luz cuando Quevedo sale de su confinamiento en la citada torre en 
1620. Según explica el Padre Félix, este Epitome estuvo diez años en 
paradero desconocido con motivo de la requisación de sus escritos en los 
años sufridos de persecución. 

El año 1610 se manifiesta la voluntad de que los restos mortales de 
santo Tomás de Villanueva, enterrado en el monasterio agustino de 
Nuestra Señora del Socorro, se trasladen a la catedral, donde habían sido 
alojados algunos de los prelados valentinos posteriores a la vida del santo. 
Se busca, pues, obtener el cuerpo o una parte de él a modo de reliquia, y 
para este negocio se prorrogan las facultades dadas a los electos en 1607 
para el negocio de la canonización del prelado agustino.37 

Las celebraciones por la beatificación del obispo agustino en 1618 
obtuvieron relieve como muestran algunos relatos coetáneos. Se realizó 
una procesión con intervención de los más importantes personajes de la 
vida civil y religiosa de la ciudad y Reino de Valencia, y una serie de oficios 
divinos desarrollados en la catedral. Todo ello supuso unos gastos que se 
repartieron entre la propia organización de los actos y una ayuda de costa 
al convento del Socorro, que albergaba el cuerpo del prelado agustino.38 

Quevedo cuenta en su relato cuáles fueron los prolegómenos que 
dieron lugar a la beatificación de fray Tomás de Villanueva en 1618: 

Escribieron a Roma las más ciudades, muchos de los grandes señores, 
casi todas las iglesias; hicieron esfuerzo Salamanca y Alcalá; escribió el rey, 
nuestro señor, al virrey de Nápoles y al embajador de Roma… Vio su 

37  AMV, A-137; Valencia 12 de marzo de 1611.
38  AMV, Lletres i Missives g3-58; Valencia 17 de septiembre 1618.

332                                                                J. SEGUÍ CANTOS                                                                        18



santidad las informaciones y determinó su beatificación… y el no 
canonizar todo junto, creo que lo remitió su santidad con particular 
providencia, viendo que la devoción no echa menos nada en tan gran santo 
y también las dificultarían gastos forzosos… Hicieronse velos y estampas 
por orden de su santidad… pintaronle vestido de pontifical, con una bolsa 
en la mano, que es el báculo de verdadero pastor que apacienta ovejas… 
con pobres alrededor. Título al pie: ‘El bienaventurado Tomás de 
Villanueva, por glorioso título llamado el limosnero, de la Orden de los 
ermitaños de San Agustín, arzobispo de Valencia, excelentísimo predicador 
de la Palabra de Dios’.39 

4. Conclusión 

El tránsito de la reforma de las primeras décadas del quinientos a la 
reforma católica tuvo diferentes ritmos y formas a lo largo de la geografía 
hispánica. Así mismo, los cambios afectaron a las diversas facetas de la 
vida social, política, económica, religiosa y cultural. El proceso lo describe 
de forma muy certera Jesús Mª Usunáriz en su colaboración al volumen 
Historia de España en la Edad Moderna: 

Los acontecimientos a los que asiste Europa en las primeras décadas 
del siglo XVI, es decir, la reforma protestante, los primeros pasos de la 
Reforma Católica hasta llegar a la convocatoria y fin del Concilio de 
Trento, influyeron de manera determinante a la hora de conseguir una 
transformación de las relaciones entre los individuos y la divinidad. El 
erasmismo, de fuerte influencia entre las élites españolas del siglo XVI, 
quiso extender una religiosidad personal, abandonando prácticas externas, 
centrándose en Cristo y la Eucaristía. Por otra parte desde Trento, y con el 
apoyo de la monarquía, se quiso introducir una racionalización en el 
comportamiento religioso de sus fieles, eliminando falsos dogmas, 
atacando excesos, luchando contra las supersticiones, fortaleciendo 
devociones, obviando otras, reforzando el papel de un clero reformado 
(destacando la labor de los jesuitas) y de la jerarquía eclesiástica en la vida 
social y comunitaria tanto como en la privada.40 

39  QUEVEDO, Vida de Santo Tomás de Villanueva, 75-80. Capítulo V: De los hijos 
espirituales que tuvo y de sus virtudes en general y de su beatificación.

40  USUNÁRIZ GARAYOA, Jesús María, “Cultura y mentalidades”, en FLORISTÁN, A. 
(coord.), Historia de España en la Edad Moderna, Barcelona 2004, 125.

                          LA RELEVANCIA CULTURAL DE LA ORDEN DE SAN AGUSTÍN...                    33319



En el caso de Valencia este proceso ha sido descrito como hemos 
señalado en el presente trabajo por distintos historiadores que han 
hablado del papel de Juan de Ribera y de las formas adoptadas por el 
humanismo valenciano.41 

El profesor Robres trabajó las relaciones de Juan de Ribera con 
diversas figuras de la mística española, del episcopado y de la curia 
romana, que conforman su polifacética personalidad. 

El contexto en las distintas facetas de la vida social, religiosa y 
cultural que se vive en Valencia de la segunda mitad del quinientos nos 
hablan de que se estaban dando pasos a un nuevo patrón sociocultural 
que desbanca el brillo del humanismo de la primera mitad. El año 1565 
concluye el Concilio de Trento y los distintos obispos obedientes a Roma 
reciben el mandato de ir adecuando sus diócesis a los nuevos cánones. 
Este proceso, según Mestre, supuso un importante reto para conciliar la 
política, con la Iglesia y la cultura en la España de finales del siglo XVI y 
comienzos del siglo XVII.42 A lo largo del tiempo perdurarán algunas 
corrientes y actividades humanistas más allá de la frontera de 1585 que 
hemos establecido en nuestro trabajo con la publicación de la Bula de las 
cátedras pavordías y a su vez con anterioridad a esa fecha podemos 
encontrar adelantos de lo que caracterizamos como rasgos de la reforma 
católica. 

41  Los estudios sobre diversos aspectos del humanismo valenciano se han ido 
multiplicando en los últimos años y cabe destacar el trabajo de GIL, Luis, Formas y 
tendencias del humanismo valenciano quinientista (=Palmyrenus), Alcañiz-Madrid 2003, 
que supone una recopilación del estado de la cuestión. Señala el citado historiador el efecto 
ambivalente de las Germanías y destaca el apoyo dado a los humanistas por el duque de 
Calabria y doña Mencía de Mendoza; se ocupa también de la repercusión en Valencia de 
las diversas corrientes de espiritualidad y el desarrollo de los estudios de gramática, retórica 
y léxico. No olvida los estudios helénicos, ni la producción editorial de obras clásicas, y se 
destaca este quehacer cultural con los primeros pasos de la Universidad de Valencia y el 
mecenazgo del municipio valenciano, que le dio un esplendor comparable al desarrollado 
en Alcalá y Salamanca.

42  MESTRE SANCHÍS, Antonio, “La Iglesia ante los problemas del humanismo en el 
siglo XVI”, en Cristianismo y culturas. Problemática de inculturación del mensaje cristiano. 
Actas del VIII Simposio de Teología Histórica (=Series Valentina 37), Facultad de Teología 
San Vicente Ferrer, Valencia 1995, 275-284; ÍD., “La Iglesia española ante los principales 
problemas culturales de la Edad Moderna”, en III Reunión científica de la Asociación 
Española de Historia Moderna, I, Las Palmas de Gran Canaria 1995, 13-30.

334                                                                J. SEGUÍ CANTOS                                                                        20



En la cultura, pues, no se puede hablar de cambios bruscos sino de 
procesos graduales donde hay momentos que conviven características de 
varios tiempos hasta que finalmente se impone una nueva sensibilidad. 
Nuestro agustino fray Miguel Bartolomé Salón es un claro ejemplo de 
este proceso pues, formado en el humanismo en su juventud, se hubo de 
adaptar en sus años finales de docencia a los nuevos patrones señalados 
por las constituciones de 1611. Para Valencia podemos adelantar que el 
verdadero tránsito a la reforma católica  se consolidó, según el profesor 
Callado, con el arzobispo dominico fray Isidoro Aliaga, sucesor de Ribera 
y que ocupó la sede valentina entre 1612-1648.43 

El perfil de Felipe II y Felipe III de unos monarcas muy 
sensibilizados al aprecio por la vida religiosa en un contexto de una 
sociedad española muy sacralizada da lugar a una estrecha colaboración 
de los poderes político y religioso que facilitó el tránsito a la Reforma 
Católica. Son conocidas las visitas de Felipe II al convento de Predicadores 
de Valencia y rezar por sus devociones más entrañables y el interés de 
Felipe II por la marcha de la Universidad de Valencia con las visitas de 
1570 ordenadas a Juan de Ribera y de 1598-99 a D. Alonso Coloma. Felipe 
III, en un claro talante continuista con su predecesor, convierte al 
convento de Predicadores de la ciudad de Valencia en sede de las Cortes 
en 1604, y ese mismo año hace acto de presencia para inaugurar el colegio 
del Corpus Christi. Uno de los hechos que evidencian de manera clara 
esta relación entre el poder político y el poder religioso se materializa en 
1602 cuando Juan de Ribera es nombrado virrey y capitán general del 
Reino de Valencia uniendo los dos poderes de arzobispo y poder político, 
aunque fuera sólo por espacio de dos años. 

Juan de Ribera desde los ochenta se halla comprometido en la 
culminación de lo que será su legado a la Iglesia de Valencia, patrocinando 
la fundación de nuevos establecimientos de diversas comunidades 
religiosas a lo largo de la geografía diocesana, dando forma a su colegio 
seminario y desarrollando incontables visitas pastorales por muchas 
parroquias. La tarea de acomodación de Valencia a los dictados de Trento 

43  CALLADO ESTELA, E.-SALES DASI, Emilio José, Devoción popular y convulsión 
social en la Valencia del Seiscientos. El intento de beatificación de Francisco Jerónimo Simó, 
Institució Alfons el Magnànim, Valencia 2000; ID., Iglesia, poder y sociedad.

                          LA RELEVANCIA CULTURAL DE LA ORDEN DE SAN AGUSTÍN...                    3352º



se desarrolla también a través de siete sínodos diocesanos entre 1578 y 
1607, estudiados por el profesor de la facultad de Teología de Valencia 
Benlloch.44 

También el profesor jesuita Tellechea realizó diversos estudios sobre 
la guía de Miguel de Molinos y su impacto en diversos territorios 
hispánicos.45 El fenómeno social y religioso del beneficiado de la 
parroquia de San Andrés de Valencia, Francisco Gerónimo Simó, según 
Robres, se puede enlazar en la línea que va desde el humanista Juan 
Bautista Agnesio (1480-1553) y Gregorio Ridaura (1641-1704), pasando 
por Domingo Sarrió (1609-1677). Para el profesor Callado las expresiones 
de religiosidad popular en las calles de la ciudad de Valencia a la muerte 
de Simó (1578-1612) desde 1612 son clara expresión de los inicios de la 
espiritualidad barroca. 

En cuanto a la figura de Tomás de Villanueva, fallecido en 1555, fue 
tal la huella dejada en la archidiócesis de Valencia que la ciudad solicitó 
al patriarca Ribera en 1581 se abriera el proceso de toma de infor-
maciones sobre el prelado agustino con vistas a lograr subirlo a los altares. 
El patriarca Ribera delegó el asunto en el obispo auxiliar don Miguel 
Espinosa. El gobierno de la ciudad de Valencia escribió al propio Gregorio 
XIII suplicando se abriese un proceso sobre la vida y milagros del prelado 
agustino, nombrándose como procuradores para la causa al dominico fray 
Juan Bru y al doctor Juan Bautista Vives. En las Cortes del año 1585 se 
insta a Felipe II que traslade la causa sobre fray Tomás de Villanueva ante 
Sixto V, quien despachó un breve a 8 de julio de 1586. En las Cortes 
valencianas de 1604 se acuerda que la ciudad de Valencia se haga cargo 
de los gastos del proceso y del cuerpo del prelado agustino. Finalmente 
se logra la beatificación en 1618 y ese mismo año el 28 de abril se realiza 
el traslado de la reliquia de la cabeza del prelado agustino, que tenían 

44  BENLLOCH POVEDA, Antonio, “Sínodos valentinos y contrarreforma durante el siglo 
XVII”, en Confrontación de la teología y la cultura: Actas del III Simposio de Teología 
Histórica (7-9 mayo 1984), Facultad de San Vicente Ferrer, Valencia 1984, 201-209.

45  TELLECHEA IDÍGORAS, José Ignacio, SJ, “Hacia una edición crítica de la ‘guía 
espiritual’ de Molinos”, en  Scriptorium Victoriense 22 (1975) 310-328; ÍD., 1980, “Molinos 
y el quietismo español”, en Historia de la Iglesia en España, IV, BAC, Madrid 1980, 475-
521; ÍD., Molinosiana: investigaciones históricas sobre Miguel de Molinos, FUE, Madrid 
1987.

336                                                                J. SEGUÍ CANTOS                                                                        21



custodiada los padres agustinos en el convento de Nuestra Señora del 
Socorro, a la Seo.46 

El proceso de transición vivido en Valencia en los primeros años del 
siglo XVII viene marcado, según distintos historiadores, por la ecléctica 
personalidad de Juan de Ribera como un humanista mecenas de diversas 
corrientes de pensamiento y, a la vez, custodio de títulos de obras de 
grandes personalidades de la reforma católica. Ramón Robres presenta 
una comunicación al simposio de Teología donde intenta definir las 
fuentes teológicas del prelado.47 El profesor García Martínez explica la 
personalidad de Ribera con la pervivencia del pensamiento de Erasmo 
en Valencia.48 Miguel Navarro desarrolla estudios sobre la valoración 
cultural del prelado a partir de la extensa biblioteca que poseía y leía.49 
El profesor Pons también ha señalado la dificultad de encasillar la 
espiritualidad de Ribera.50 Reseñar finalmente las reflexiones de Mestre 
en el prólogo del simposio internacional que se celebró en Valencia en 
2011 para conmemorar los cuatrocientos años del fallecimiento de Juan 
de Ribera donde habla sobre la necesidad de seguir profundizando en el 
conocimiento de su obra y los títulos de su biblioteca para definirlo como 
personaje clave en la transición del humanismo a la reforma católica en 
Valencia.51 

Para la Iglesia de Valencia, la llegada de fray Isidoro Aliaga da paso 
a un nuevo talante de gobierno diocesano, que con Ribera había sido de 

46  CALLADO ESTELA, “En torno a la beatificación de fray Tomás de Villanueva”, 355-
372.

47  ROBRES LLUCH, Ramón, “Los lugares teológicos en la espiritualidad de San Juan 
de Ribera”, en Teología en Valencia: Raíces y retos, buscando los orígenes, de cara al futuro: 
Actas del X Simposio de Teología Histórica (3-5 marzo 1999), Facultad de Teología San 
Vicente Ferrer, Valencia 2000, 227-241.

48  GARCÍA MARTÍNEZ, S., “El Patriarca Ribera y la extirpación del erasmismo 
valenciano”, en Estudis 4 (1975) 69-114.

49  NAVARRO SORNI, M., “La cultura del Patriarca Ribera a través de su biblioteca”, en 
Studia philologica valentina 15 (2013) 221-243.

50  PONS FUSTER, Francisco, “La espiritualidad del Patriarca Ribera”, en CALLADO 
ESTELA, E. (coord.), El Patriarca Ribera y su tiempo. Religión, cultura y política en la Edad 
Moderna, Institució Alfons el Magnànim, Valencia 2012, 215-238.

51  MESTRE SANCHÍS, Antonio, “Prólogo”, en CALLADO ESTELA, E. (coord.), El 
Patriarca Ribera y su tiempo. Religión, cultura y política en la Edad Moderna, Institució 
Alfons el Magnànim, Valencia 2012, 11.

                          LA RELEVANCIA CULTURAL DE LA ORDEN DE SAN AGUSTÍN...                    33723



conciliación, por otro de enfrentamientos y de clara definición del dogma 
católico con carácter excluyente de otras manifestaciones de religiosidad 
y pensamiento de dudosa ortodoxia, rompiendo claramente con las 
orientaciones humanistas; circunstancia que enturbió el panorama eclesial 
y conducirá a un empobrecimiento del panorama intelectual valenciano,52 
lo que conduce a una caída de su prestigio. 

Fray Miguel Bartolomé Salón brillará con luz propia pese a ese 
contexto de decadencia de la Universidad y gozará de trato de favor por 
las autoridades académicas y políticas en relación a su salario y los 
diversos cargos que ocupó hasta su muerte en 1621. 

 

BIBLIOGRAFÍA: 

ANDRÉS MARTÍN, Melquiades, “Las facultades de Teología españolas hasta 
1575. Cátedras diversas”, en Anthologica Annua 2 (1954) 123-178. 

ID., “Reforma y estudio de teología entre los agustinos reformados 
españoles (1431-1550)”, en Anthologica Annua 4 (1956) 439-462. 

CALLADO ESTELA, E. (coord.), La Catedral de Valencia en el siglo XVI. 
Humanismo y reforma de la Iglesia, I, CEU-Institució Alfons el 
Magnànim, Valencia 2022. 

ÍD., (coord.), El Patriarca Ribera y su tiempo. Religión, cultura y política 
en la Edad Moderna, Institució Alfons el Magnànim, Valencia 2012. 

ÍD., SALES DASI, Emilio José, Devoción popular y convulsión social en la 
Valencia del Seiscientos. El intento de beatificación de Francisco 
Jerónimo Simó, Institució Alfons el Magnànim, Valencia 2000. 

ÍD., Iglesia, poder y sociedad en el siglo XVII. El arzobispo de Valencia fray 
Isidoro Aliaga (=Biblioteca Valenciana: Historia/Estudios), Valencia 
2001. 

CAMPOS FERNÁNDEZ DE SEVILLA, Francisco Javier, Vida y obra de Santo 

52  CALLADO ESTELA, E., “El nombramiento y la entrada en Valencia del arzobispo 
fray Isidoro Aliaga: los inicios de un episcopado conflictivo”, en Estudis 24 (1998) 147-166. 
ID., 1999, “Las relaciones de fray Isidoro Aliaga con el Cabildo: La crisis de 1613-14”, en 
Saitabi 49 (1999) 421-444.

338                                                                J. SEGUÍ CANTOS                                                                        24



Tomás de Villanueva (1486-1555), en Santo Tomás de Villanueva, 
Consiliario del Colegio Mayor de San Ildefonso. V Centenario 1511-
2011, Asociación Amigos Alcalá Henares, Alcalá de Henares 2012, 
23-37.  

ÍD., (coord.), La Iglesia y el Mundo Hispánico en tiempos de Santo Tomás 
de Villanueva (1486-1555) (=Colección del Instituto Escurialense de 
In vestigaciones Históricas y Artísticas 60), RCU Escorial María 
Cristina, San Lorenzo del Esco rial 2018. 

CÁRCEL ORTÍ, Vicente, “El inventario de las bibliotecas de San Juan de 
Ribera en 1611”, en Analecta Sacra Tarraconensia 39 (1996) 319-379. 

ÍD., “Notas sobre la formación sacerdotal en Valencia desde el siglo XIII 
al XIX”, en Hispania Sacra 27 (1974) 151-199. 

CASEY, James, El Reino de Valencia en el siglo XVII, Siglo XXI, Madrid 
1983. 

DOMÍNGUEZ ORTIZ, Antonio, Notas para una periodización del reinado de 
Felipe II, (=Síntesis 4) Universidad de Valladolid, Valladolid 1984. 

ESPONERA CERDÁN, Alfonso, OP, Jalones para una historia del 
pensamiento cristiano en Valencia desde el siglo XIII al siglo XX, 
Facultad de Teología San Vicente Ferrer, Valencia 2019. 

ÍD., “La facultad de Filosofía o Artes”, en Historia de la Universidad de 
Valencia, I, Valencia 2000, 177-185. 

FELIPO ORTS, Amparo, La Universidad de Valencia durante el siglo XVII 
(1611-1707) (=Fonaments 4), Generalitat Valenciana, Valencia 1991. 

ÍD., CALLADO ESTELA, E., Entre la cátedra y el púlpito. Los pavordes de la 
Universidad de Valencia siglos XVI-XVII, Universidad de Valencia, 
Valencia 2016. 

ÍD., La Universidad de Valencia durante el siglo XVI (1499-1611) 
(=Monografías y fuentes 18), Universidad de Valencia, Valencia 1993. 

FERNÁNDEZ SANTAMARÍA, José A., Razón de Estado y política en el 
pensamiento español del Barroco (1595-1640), Editorial Estudios 
Políticos. Madrid 1986. 

GALLEGO SALVADORES, Juan José, OP, “La Facultad de Teología de 
Valencia durante la primera mitad del siglo XVI”, en Escritos del 
Vedat 5 (1975) 81-132. 

                          LA RELEVANCIA CULTURAL DE LA ORDEN DE SAN AGUSTÍN...                    33925



GARCÍA VILLOSLADA, Ricardo, “La cristiandad pide un Concilio”, en 
Razón y fe 131 (1945) 13-50. 

GIL FERNÁNDEZ, Luis, Panorama social del humanismo español (1500-
1800), Ed. Alhambra, Madrid 1981. 

ÍD., Formas y tendencias del humanismo valenciano quinientista 
(=Palmyrenus), Alcañiz-Madrid 2003. 

LABARGA GARCÍA, Fermín, “1622 o la canonización de la reforma 
católica”, en Anuario de Historia de la Iglesia 29 (2020) 73-126. 

LLIN CHAFER, Antonio, “Santo Tomás de Villanueva y su aportación a la 
reforma de la Iglesia”, en Cuadernos de investigación histórica 35 
(2018) 137-186. 

MORENO RODRÍGUEZ, Pilar, El pensamiento de Miguel de Molinos, 
Universidad Pontificia, Salamanca 1992. 

NAVARRO SORNI, Miguel, “La cultura del Patriarca Ribera a través de su 
biblioteca”, en Studia Philologica Valentina 15 (2013) 221-243. 

ROBRES LLUCH, Ramón, San Juan de Ribera. Un obispo según el ideal de 
Trento, Juan Flors editores. Barcelona 1960. 

RODRÍGUEZ SAN PEDRO BEZARES, Luis E., “Las universidades hispánicas. 
Líneas de investigación e historiografía: siglos XV-XVIII”, en 
RODRÍGUEZ SAN PEDRO BEZARES, Luis E.-POLO RODRÍGUEZ, Juan 
Luis, Historiografía y líneas de investigación en universidades: Europa 
mediterránea e Iberoamérica (=Miscelánea Alfonso IX 13), 
Salamanca 2011, 17-77. 

SEGUÍ CANTOS, José, La Universidad de Valencia, 1595-1611. Provisión de 
cátedras, aportaciones sobre presupuesto y organización académica, 
Tesis de licenciatura, Universidad de Valencia. Valencia 1986; inéd. 

ÍD., Poder político, Iglesia y Cultura en Valencia, 1545-1611, Tesis doctoral. 
Universidad de Valencia, Valencia 1991. 

ÍD., “Fuentes de inspiración en el ministerio pastoral de Juan de Ribera, 
arzobispo de Valencia (1568-1611)”, en Anales Valentinos 38 (1993) 
311-344. 

ÍD., “Las visitas del Patriarca Ribera y de Alonso Coloma”, en Historia de 
la Universidad de Valencia, I, Valencia 1999, 83-91. 

 

340                                                                J. SEGUÍ CANTOS                                                                        26



ÍD., 2016, “Pugna de las élites civiles y religiosas por la Universidad de 
Valencia: las cátedras pavordías (1499-1611)”, en Historia Social 86, 
(2016) 3-24. 

ÍD., “Impronta cultural y religiosa en la Valencia de la reforma católica: 
de Santo Tomás de Villanueva a San Juan de Ribera”, en XVII 
Simposio de Teología Histórica, Valencia 2020, 337-346. 

ÍD., “Los tratados sobre las vidas de santos en el Barroco: el caso de Santo 
Tomás de Villanueva (1488-1555)”, en Estudio Agustiniano 55 (2020) 
173-213. 

                          LA RELEVANCIA CULTURAL DE LA ORDEN DE SAN AGUSTÍN...                    34127


