
 
 

Mi vida como servicio 
 

 

POR  

SANTOS SABUGAL GARCÍA (†) 

Edición de Rafael Lazcano González 

 

 

Resumen 

Escrito autobiográfico de Santos Sabugal García (1937-
2024), natural de Los Barrios de Gordón (León) y fallecido en 
Civitavecchia (Italia), en el que narra los acontecimientos más 
importantes de su vida. Nacimiento, formación, religioso agus-
tino, estudios cursados en el Seminario Agustiniano de Calaho-
rra (La Rioja), el Instituto Pontificio Bíblico (Roma), y la 
Universidad de Basilea (Suiza). Doctor en Sagrada Escritura 
por el Pontificio Instituto Bíblico (1972), cuya investigación doc-
toral fue dirigida por el jesuita Ignace de La Potterie; profesor 
de Biblia en el Institutum Patristicum ‘Augustinianum’ (Roma) 
y en el Pontificio Ateneo Regina Apostolorum (Roma); labor 
apostólica (catequista y evangelizador); autor de numerosos ar-
tículos y 16 libros, entre ellos: Christós. Investigación exegética 
sobre la cristología joannea (1972); La conversión de San Pablo. 
El problema teológico e histórico (1976); La curación del ciego 
de nacimiento (Jn 9,1-41) (1977); El Padrenuestro en la interpre-
tación catequética antigua y moderna (1982); Abbá ... La Oración 
del Señor. Historia y exégesis teológica (1985); La embajada me-
siánica de Juan Bautista (Mt 11,2-6 = Lc 7,18-22) (1980); Credo. 
La fe de la Iglesia. El símbolo de la fe (1986); La Iglesia, sierva 
de Dios (1987); Anástasis. Resucitó y resucitaremos (1993); La 
Nuova Evangelizzazione (1999); y Nuova Catechesi (2008). Y, fi-
nalmente, se presenta como fundador, junto con Ángela Allegro, 

Arch Ag 109 (2025) 255-313



y formador carismático de la Asociación diocesana “Agustinas, 
Siervas del Señor para la Evangelización”, A.S.E.E. 

Palabras clave: Santos Sabugal García, Autobiografía, Sa-
grada Escritura, Docencia, Exégeta, Investigador bíblico, Cate-
quista, Fundador, “Agustinas Siervas del Señor para la 
Evangelización” (A.S.E.E.) 

 

Abstract 

Autobiographical writing by Santos Sabugal García (1937-
2024), born in Los Barrios de Gordón (León) and died in Civi-
tavecchia (Italy), in which he narrates the most important events 
of his life. Birth, education, Augustinian religious, studies at the 
Augustinian Seminary of Calahorra (La Rioja), the Pontifical 
Biblical Institute (Rome), and the University of Basel (Switzer-
land). Doctor in Sacred Scripture from the Pontifical Biblical In-
stitute (1972), whose doctoral research was directed by the Jesuit 
Ignace de La Potterie; professor of Bible at the Institutum Pa-
tristicum ‘Augustinianum’ (Rome) and at the Pontifical Athe-
naeum Regina Apostolorum (Rome); apostolic work (catechist 
and evangelizer); author of numerous articles and 16 books, in-
cluding: Christós. Investigación exegética sobre la cristología joan-
nea (1972); La conversión de San Pablo. El problema teológico e 
histórico (1976); La curación del ciego de nacimiento (Jn 9,1-41) 
(1977); El Padrenuestro en la interpretación catequética antigua 
y moderna (1982); Abbá ... La Oración del Señor. Historia y exé-
gesis teológica (1985); La embajada mesiánica de Juan Bautista 
(Mt 11, 2-6 = Lc 7, 18-22) (1980); Credo. La fe de la Iglesia. El 
símbolo de la fe (1986); La Iglesia, sierva de Dios (1987); Anás-
tasis. Resucitó y resucitaremos (1993); La Nuova Evangelizza-
zione (1999); and Nuova Catechesi (2008). And finally, he 
presents himself as founder, together with Angela Allegro, and 
charismatic trainer of the diocesan Association “Agustinas, Ser-
vants of the Lord for Evangelization”, A.S.E.E. 

Keywords: Santos Sabugal García, Autobiography, Holy 
Scripture, Teaching, Exegete, Biblical Researcher, Catechist, 
Founder, “Agustinas Servants of the Lord for Evangelization” 
(A.S.E.E.) 

256                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 2



PRESENTACIÓN 

La vida temporal de Santos Sabugal acabó en Civitavecchia (Italia) 
el 14 de abril de 2024, y a partir de entonces comenzó el camino hacia la 
vida del cielo, la vida eterna, en la que creía el autor de la voluminosa obra 
sobre el comentario al Credo. Desde aquel momento, así lo esperamos, 
vive en comunión con la Trinidad, en el Reino del Padre y de su Hijo. 
Como hijo espiritual de San Agustín, el corazón de Santos Sabugal per-
maneció inquieto hasta descansar en su Creador,1 sabedor también por el 
Hiponense de que Dios, “que te creó sin ti, no te salvará sin ti”.2 

Del tiempo terrenal, concedido por Dios al hombre para intentar 
adelantarse en el ambiente divino, tratan las páginas que ahora presento, 
las “Memorias” de Santos Sabugal. Su punto de partida se remonta a la 
petición que le formulé por carta el 21 de octubre de 2005. En esta ocasión, 
era yo quien pedía a Sabugal su colaboración. Desde hacía varios años, 
primera parte de la década de 1990, proyectaba “para más adelante” la 
formación de un “Diccionario Biográfico Agustiniano”.3 Para ello se re-
quería, además de preparación y metodología, voluntad y trabajo, la crea-
ción de una rica biblioteca con abundante y selecto material documental, 
literario y bibliográfico (enciclopedias, diccionarios, monografías, libros, 
actas de congresos, misceláneas, homenajes, artículos, revistas, periódicos, 

1  “Inquietum est cor nostrum, donec requiescant in te, Domine” — “Nuestro corazón 
está inquieto, Señor, hasta que descanse en Ti”: SAN AGUSTÍN, Confesiones, I, I, 1.

2  SAN AGUSTÍN, Sermón 169, 13.
3  El nombre ideado en un principio, “Diccionario Biográfico Agustiniano”, fue cam-

biado por el de Tesauro Agustiniano, más ajustado a los variados objetivos establecidos, 
siendo el principal la presentación bio-bibliográfica de personajes ilustres pertenecientes 
a la Orden de San Agustín (1244 en adelante) y a los Agustinos Recoletos desde 1588, con 
sus respectivas ramas femeninas, realizada de modo breve, sencillo y preciso. La publicación 
del Tesauro Agustiniano arrancó en 2018, con el compromiso de editar dos tomos por año 
hasta completar el proyecto, bajo el siguiente título: Tesauro Agustiniano. Vida, obra y bi-
bliografía de escritores, poetas, catedráticos, obispos, filósofos, teólogos, biblistas, patrólogos, 
historiadores, cronistas, gramáticos, traductores, filólogos, editores, juristas, bibliógrafos, aca-
démicos, bibliotecarios, numismáticos, pintores, arquitectos, constructores, científicos, mate-
máticos, botánicos, psicólogos, sociólogos, músicos, diplomáticos, predicadores, misioneros, 
mártires, beatos y santos agustinos/as y agustinos/as recoletos/as de España, Portugal, Amé-
rica Latina y Filipinas, Rafael Lazcano, editor, Pozuelo de Alarcón (Madrid) 2018-2027, 20 
vols., aprox.

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        2573



manuscritos, etc.) y la colaboración de los agustinos que no habían cerrado 
su ciclo existencial, merecedores de perpetuar su legado biográfico y bi-
bliográfico. De inmediato comprendí que “la vida escondida en Dios” de 
Santos Sabugal, vivida al servicio de la Iglesia, la Orden Agustiniana y las 
Agustinas Siervas del Señor para la Evangelización, A.S.S.E., debía ser 
contada por él mismo. Por ello le pedí que escribiera su biografía, “con 
cierta amplitud desde el nacimiento hasta el momento presente”, en aquel 
entonces 2005. 

Verdad, libertad y fidelidad. Sobre ese trípode conceptual, a mi modo 
de ver, se asientan las “Memorias” de Santos Sabugal. Atraído hacia la 
búsqueda de la Verdad y conducido por el amor a la Sabiduría, optó por 
el modo de vida de la Orden de San Agustín. De corazón noble, generoso 
y esperanzado, abierto a las exigencias de la fe, la esperanza y la caridad, 
centró su vida en la Palabra de Dios, el mensaje de Jesús de Nazaret y la 
evangelización. De modo ejemplar, modélico y único señala que la vida 
docente, intelectual y apostólica requiere determinación, esfuerzo y ora-
ción para ser expresada y vivida con autenticidad, profundidad y amor. 
En efecto, Santos Sabugal pensó, transmitió y experimentó toda su exis-
tencia como servicio a Dios en el amor desde cinco perspectivas diferen-
tes: a) la vida comunitaria; b) la labor académica (docencia e 
investigación); c) el apostolado (catequesis y nueva evangelizadora); y d) 
el servicio fundacional de las “Agustinas Siervas del Señor para la Evan-
gelización”, A.S.S.E. 

Una vida rica, plena, sugerente, cautivadora, de gozo y alegría, pero 
también de algunas penas y angustias, aspectos que comunicaba de modo 
abierto, sincero y cercano al grupo de sus amigos, del que formé parte al 
poco tiempo de conocernos en el Colegio Internacional de Santa Mónica, 
en el lejano octubre de 1980. La sintonía entre el afamado biblista, profe-
sor de Sagrada Escritura en el Instituto Patrístico “Augustinianum”, ciclo 
institucional, y el alumno, recién llegado a la Ciudad Eterna para estudiar 
Teología, tras el trienio filosófico en la Universidad Pontificia Comillas 
(1977-1980), comenzó de inmediato. Escuchando a Sabugal se aprendían 
las “esencias” de la vida agustiniana, intelectual y apostólica. Con claridad 
de ideas e ideales, compromiso, autenticidad y libertad afrontaba sus pro-
yectos, quehaceres y esperanzas. Él era, digámoslo así, un referente fuerte, 
sólido y prestigioso; un agustino de alma agustiniana y noble corazón, to-
cado por la “gracia de Dios”, curtido por la experiencia, el trabajo y la ac-

258                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 4



tividad intelectual y apostólica, que nos enriquecía de forma cotidiana a 
través de la oración, el estudio de la Palabra, la enseñanza y el apostolado. 

El relato de vida que nos dejó Santos Sabugal, transcrito tal cual apa-
rece en el cuaderno manuscrito (15 x 21 cms.), transmite un mensaje claro 
acerca de su identidad, objetivos y circunstancias epocales. Este escrito, 
que configura el tronco de su periplo biográfico, al que puso por título 
“Mi vida como servicio”, marcará, a buen seguro, el inicio de otros traba-
jos, con otras fuentes y documentos, sobre la fecunda, original y excepcio-
nal biografía de Santos Sabugal García: nacimiento, formación, estudios, 
ingreso en la Orden de San Agustín, cultura, docencia, viajes, amistades, 
valores, carácter, personalidad, estancia en el Colegio Internacional de 
Santa Mónica, doctorado en Biblia; legado literario, teológico, espiritual 
y pastoral como exégeta, teólogo bíblico, catequista, evangelizador; y su 
papel como fundador, formador carismático y directivo –consejero– de 
las A.S.S.E. 

RAFAEL LAZCANO 

 

***** 

 

“Todo ser es libre siervo de Dios” (Sal 119,91) y por Él cálidamente 
exhortado a “servir su” Creador (Jdt 16, 14). También, por tanto, el hombre 
y la mujer son libres siervos de Dios: Ambos fueron “creados” por Él “a 
su imagen” o como creaturales signos personales suyos en el universo, 
“para dominar” vicarialmente sobre las creaturas y así cumplir la misión 
servicial de visibilizar e inaugurar en el cosmos el reinado o señorío su-
premo de Dios (Gn 1,26-28). En esta concepción antropológica y existen-
cial se enraíza tanto mi ser hombre, consagrado y sacerdote, como mi 
misión de servicio. 

 

I. EL HOMBRE, RELIGIOSO Y SACERDOTE 

 

1. El HOMBRE.- Santos Sabugal García nació en Los Barrios de 
Gordón (León) el 1 de noviembre de 1937. Soy hijo de Santos Sabugal 
Rabanal y Avelina García Argüello. Ambos pasaron a la casa del Padre 
en 1972 y 1985, respectivamente. En la mencionada localidad fui bautizado 

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        2595



(15 de noviembre de 1937) y confirmado (3 de septiembre de 1941), y re-
cibí la Primera Comunión (10 de junio de 1945). Allí nacieron también mi 
hermana Enedina, así como mis tres hermanos (Manuel, Antonio y San-
tiago). En el hogar doméstico de aquel pueblecito de la montaña leonesa 
crecimos todos: Ocupados en los trabajos domésticos –mis padres eran 
agricultores y, además, mi padre era minero–, así como en las tareas de la 
escuela. Esta me apasionó desde el principio: “contagiado” tal vez por la 
praxis lectora de mi padre, me entusiasmaban sobre todo la Historia y la 
Historia Sagrada. Un entusiasmo completado con cierta praxis religiosa: 
mis oraciones cotidianas y mi dominical servicio de monaguillo. Todo ello 
alternado por cierto con las “travesuras” y juegos propios de niños y cha-
vales. Entre aquellos evoco solo tres: matar las gallinas de los vecinos con 
un tirador; robar la fruta en los huertos cercanos; orinar en la leche dejada 
por los vecinos durante la noche a refrescar. Y otra: romper las bombillas 
del pueblo el sábado por la noche. Todo ello me costó castigos frecuentes 
por parte de mi padre. Por lo demás, sobresalía en mí el afán de ser jefe 
de grupo, a cuyo servicio ponía también mi “sucio” lenguaje escandaliza-
dor. A ello, sin embargo, se añadía mi carácter abierto y altruista, mi acu-
sada propensión a la generosidad con los necesitados y a la incondicional 
ayuda de quien lo necesitaba. 

Así seguía el ritmo vital de mi niñez y adolescencia, hasta que un ines-
perado evento cambió radicalmente el giro de mi historia. Fue el año 1948. 
El maestro del pueblo Don Justiniano Fernández, que residía en León y 
se confesaba con un Padre agustino de aquella ciudad, decidió hospedarse 
en nuestra casa por todo el tiempo de su servicio magisterial. Ello me brin-
daba la ocasión de tratarle más “de cerca” como maestro y como hombre 
creyente. En uno de esos diálogos con él, me preguntó un día: “Santos, ¿no 
te gustaría ser un religioso y sacerdote agustino, como los que yo conozco 
en León?”. Y me habló de modo breve pero entusiasmado de aquella Co-
munidad agustina, compuesta por “hombres consagrados totalmente al 
servicio de Dios en el amor servicial al prójimo”. Tal pregunta fue la pri-
mera CHISPA de mi vocación DIVINA a la Vida Religiosa. Mi respuesta 
fue un sí autosorprendente, pues ninguna tradición familiar me había pre-
parado o anticipado el “camino”, y también fue un sí seguro: pedí tiempo 
para pensarlo, y jamás lo desmentí después incluso en tiempo de crisis. Mi 
sí al Señor llenó de alegría mi vida, y la irradió cuando comuniqué la no-
ticia a mis padres y hermanos: Todos se alegraron por la esperanza de 

260                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 6



tener un familiar religioso y sacerdote, si bien mi padre me invitaba reite-
radamente a “pensarlo bien”. No me obstaculizó, sin embargo. Aunque 
creo que en ello se guiaba por intereses meramente humanos: Era un 
modo económico de hacerme estudiar. Pero el Señor tenía Su proyecto 
sobre mí, y ese designio divino siguió su curso. El primer paso a dar fue 
un encuentro con los Padres Agustinos de León, acompañado del señor 
maestro (11 de septiembre de 1950). Uno de ellos –no recuerdo el nom-
bre– me “examinó” brevemente sobre mi familia, conducta y estudios. Al 
final me comunicó el veredicto: “Aprobado, el 25 de septiembre de 1950 
INGRESA EN EL SEMINARIO AGUSTINO de Mayorga de Campos 
(Valladolid)”. Con alegría comuniqué la noticia a mis familiares, y en la 
fecha indicada –tras un desgarrador llanto de despedida–, mis padres me 
acompañaron al Seminario. 

Acepté bien y viví con alegría la disciplina del Seminario: Estudio y 
clases, tiempos de oración, recreo y descanso… Sufrí mucho el frío de in-
vierno, –no había calefacción ni agua caliente–, y algo el hambre por las 
mañanas. Pero en todo me ayudaba la gracia del Señor, creciente en mi 
vida sobre todo con la frecuencia de los sacramentos y la devoción a la 
Virgen María, me alentaba también el testimonio edificante de casi todos 
mis superiores: Estaban gratuitamente a nuestro servicio en todo, y se ma-
nifestaba en ellos el amor que da sin pedir. Esa autoridad testimoniante 
estimulaba mi obediencia filial para con ellos: Creo que nunca tuvieron 
que castigarme por desobediente, indisciplinado u holgazán. Estudiaba 
mucho, con particular afición a la Historia y la Literatura. En general fue 
brillante el éxito de todos los exámenes. Y así corría mi vida seminarística. 
Tan entusiasmado en ella que, durante las vacaciones estivales, pasados 
los ocho primeros días sentía nostalgia del Seminario. La vida en él cambió 
por completo mi anterior conducta; y la gente del pueblo, que me conocía 
bien, lo atestiguaba. ¡Este joven es “otro” Santos! 

El mismo que, a finales de septiembre del año 1954, viajó al SEMI-
NARIO AGUSTINO DE GUERNICA (Vizcaya), para cursar Estudios 
Filosóficos. Lo hice durante tres años inolvidables, pues fueron decisivos 
en mi formación intelectual. En efecto, los maestros filosóficos –en parti-
cular la Metafísica y la Historia de la Filosofía– me enseñaron a pensar y 
a interrogarme por las grandes preguntas de la existencia: De dónde veni-
mos y a dónde vamos, qué sentido tiene la vida y la muerte… A ello nos 
estimulaba la brillante y profunda exposición del profesor de Filosofía (P. 

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        2617



Ramiro Flórez4), de quien conservo un grato recuerdo. Una formación fi-
losófica completada con mi estudio personal de las fuentes de la filosofía, 
en los Autores. Leí muchos temas filosóficos de San Agustín y de Santo 
Tomás. También me entusiasmó la concepción filosófica de Kant y Hegel, 
así como los existencialistas Martin Heidegger y Gabriel Marcel. Sobre 
todo el gran esfuerzo de estas lecturas adicionales dañó mi salud corporal, 
y el año 1957, tras mi INGRESO EN EL NOVICIADO, tuve que regresar 
a casa [de mis padres] para reponerme de una gastritis rebelde sin grave-
dad. 

Pasé un año solo en el pueblo, sin contacto alguno con el Seminario. 
Asiduo, sin embargo, a mis oraciones cotidianas –sobre todo el Santo Ro-
sario– y a la frecuencia de los Sacramentos. Así me conservó íntegro el 
Señor, y poco a poco [se] ahuyentó toda duda radical sobre mi vocación. 
Durante ese año rechacé también y reiteradamente la propuesta de mis 
padres a cursar estudios universitarios en Madrid. Mi determinación, al 
final del año, fue decisiva: Regresar al Seminario para continuar mi Vida 
Religiosa. 

El 13 de octubre de 1958 REINGRESÉ EN EL NOVICIADO, tras-
ladado ya al Seminario Agustino de Calahorra (La Rioja). Y me sumergí 
con entusiasmo en la nueva forma de vida, conforme al plan trazado por 
mi maestro. Se abrieron para mí nuevos horizontes, no solo por el cono-
cimiento de las Fuentes de la Espiritualidad cristiana y de la Vida Reli-
giosa, –en particular del carisma agustiniano–, sino también por la praxis 
de la ascesis cristiana y de la oración meditativa. A ello se sumó la lectura 
de muchas vidas de santos y santas, que me estimularon en el cotidiano 
“combate” espiritual, así como en la gradual imitación radical de Cristo 
casto, pobre y obediente. Particular atención puse en mejorar mi carácter 
irascible, y sintonizarlo con el espíritu de Quien se autodefinió “manso y 
humilde de corazón”.5 Al final del Noviciado comuniqué a mis padres la 
decisión tomada: Consagrar mi vida al Señor. 

2. Así lo hice el 14 de octubre de 1959, fecha de mi PROFESIÓN 
SIMPLE o temporal en la Vida Religiosa agustiniana. Con ello nacía el 
RELIGIOSO Santos Sabugal. Y emprendí un camino de Vida Consa-

4  Cf. LAZCANO, Rafael, Tesauro Agustiniano, VII, 158-170.
5  Mt 11,29. Nota del editor.

262                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 8



grada, que con la gracia del Señor aún hoy recorro tras las huellas de San 
Agustín. 

Al mismo tiempo, en la fecha indicada, inicié mis ESTUDIOS TEO-
LÓGICOS, que se prolongaron durante cuatro años. De nuevo intenso es-
tudio de los diversos tratados teológicos, que yo completaba con la lectura 
del tema respectivo en las obras de San Agustín y de Santo Tomás. Aque-
llos años fueron para mí un verdadero baño en las Fuentes de la Revela-
ción cristiana. Y me sumergí de modo especial en el estudio de la Sagrada 
Escritura, que personalmente completé con el estudio del Hebreo y del 
Griego bíblico. También admiraba mucho a varios exégetas alemanes, y 
para leerlos decidí aprender autodidácticamente el Alemán (el Inglés y el 
Francés lo habíamos estudiado previamente). Los grandes temas bíblicos 
me entusiasmaban, porque, además solidificaban mi fe y completaban mi 
formación espiritual, que yo cuidaba en asiduo contacto con mi Director 
Espiritual. 

Entre tanto recibí las Órdenes menores (18 de marzo de 1961 y 17 de 
julio de 1962) y, posteriormente, hice la PROFESIÓN SOLEMNE o con-
sagración perpetua al Señor (14 de octubre de 1962). Fue este un paso de-
cisivo en mi vida. Y a darlo de modo más consciente y libre me ayudó la 
inesperada visita de mis padres en la víspera para decirme que, si no de-
seaba dar ese paso podía emprender cualquier estudio universitario. Les 
tranquilicé, comunicándoles mi decisión libre e irrevocable: Consagrar mi 
vida al “libre servicio de Dios” (San Agustín). Con ello se tranquilizaron 
y, tras asistir a mi consagración perpetua, regresaron felices a su hogar. 

Y seguí feliz mi preparación al Sacerdocio. Etapas salientes de aquella 
fueron el Subdiaconado (22 de diciembre de 1962), así como mi primera 
Homilía dominical en la parroquia de Murillo6 (13 de enero de 1963). Tres 
meses después fui ordenado DIÁCONO en la catedral de Logroño (30 
de marzo de 1963): ¡Estaba a un paso del Sacerdocio! y antes de esta meta 
sentí la indesestimable emoción de TENER A JESÚS EUCARISTÍA en 
mis manos: “... lo dio a sus discípulos, para que ellos lo distribuyeran a la 
gente!”.7 Iniciaba así, en mi vida, el servicio de distribuir a los hambrientos 
de Amor el Pan de la Palabra y de la Eucaristía. 

6  Murillo era una aldea perteneciente al municipio de Calahorra. [Nota del editor].
7  Mt 14,19. [Nota del editor].

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        2639



3. Finalmente, llegó el día –muchas veces soñado– de mi ORDENA-
CIÓN SACERDOTAL. Tuvo lugar en la capilla del Seminario Agusti-
niano de Calahorra (14 de julio de 1963). Yo tenía entonces 25 años: 
Estaba en una edad “madura” y conocía bien lo que hacía. Consciente y 
libremente dije, por tanto, “heme aquí” al Señor8. Todo el rito de la orde-
nación me impresionó enormemente, y sentí mi ser transformado por la 
gracia del Sacerdocio, que hizo de mí “otro Cristo” configurado al “Sacer-
dote Sumo y Eterno”. Dotado con el poder divino de perdonar los peca-
dos, así como de consagrar el pan y el vino en el Cuerpo y Sangre de 
Cristo. ¡Fue todo ello un gratuito don enorme del Señor a su indigno 
siervo, por el que diariamente le agradecí y le agradezco! Poco tiempo 
después bauticé a una sobrina segunda (11 de agosto de 1963) y presidí el 
matrimonio de mi prima carnal Elvira (24 de agosto de 1963): ¡Otras dos 
intensas emociones sacerdotales de mi casi iniciado servicio pastoral! 

4. Nueva etapa de mi vida como consagrado y sacerdote fue el largo 
PERIODO ROMANO de mi historia (años 1963-1995). A finales de julio 
de 1963 recibí del Rdo. P.  Provincial la comunicación de mi nuevo destino: 
Residencia en el Colegio Internacional de Santa Mónica (Roma), para 
cursar Estudios Teológicos y Bíblicos. Acogí la orden en fe obediencial y 
preparé mi viaje. El 27 de septiembre de 1963 llegué a la indicada resi-
dencia romana, en cuya Comunidad permanecí como Padre Estudiante 
durante el tiempo de mis estudios universitarios (1963-1968). 

En ese periodo procuré vivir con intensidad mi Vida Religiosa –ora-
ción personal y comunitaria, frecuencia de los sacramentos, vida fraterna 
en comunidad, …–, y en la parroquia del “Monte del Gallo”, impartí mi 
primera absolución sacramental (28 de mayo de 1963). Con el permiso de 
mis Superiores ejercitaba mi sacerdocio los fines de semana y, durante el 
verano, en una parroquia de Wiesbaden (Maguncia, Alemania). Ello me 
permitía practicar la lengua alemana y, con el debido permiso, ganar algún 
dinero para enriquecer mi biblioteca personal. Por lo demás, como la Pon-
tificia Universidad Urbaniana estaba cerca del Colegio [Santa Mónica] y, 
en su Facultad de Teología, usaban los mismos libros de texto previamente 
estudiados por mí en España, decidí hacer allí la Licencia en Teología, y 
la obtuve con buena calificación (12 de junio de 1964). Inmediatamente 

8  Hech 9,10. Cf. Is 6,8; Ex 3,4; Gn 22,11. [Nota del editor].

264                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 10



después me inscribí en el Pontificio Instituto Bíblico (Universidad Gre-
goriana), donde obtuve –“magna cum laude”– la licenciatura en Ciencias 
Bíblicas (22 de junio de 1967), y luego hice el Curso de Doctorado (1968). 
La calidad de la enseñanza, sin embargo, fue baja y, con algunas excepcio-
nes (Stanislao Lyonnet9 e Ignace de La Potterie10), bastante defraudante. 
Tuve que completar personalmente mis lagunas en Teología del Antiguo 
y del Nuevo Testamento, de los Profetas y de los Salmos; mi total igno-
rancia del antiguo Judaísmo apócrifo y qumrámico. 

Lo hice durante mis estudios en la Facultad de Teología Protestante 
de la Universidad de Basilea (1968-1969), a donde fui para conocer “de 
cerca” la Teología y la Exégesis protestante. Allí, en efecto, asistí a las cla-
ses del último semestre docente de Karl Barth11 sobre “Friedrich Schleier-
macher,12 el Padre de la Iglesia moderna”; a las lecciones sobre Teología 

9  Stanislao Lyonnet (1902-1986), natural de Saint-Étienne (Francia), jesuita (1919), 
laureado en Filología por la École Pratique des Hautes Études, de París (1933), ordenado 
sacerdote en 1934, profesor de Sagrada Escritura en Lyon-Fourvière, doctor en Teología 
por el Pontificio Instituto Bíblico, de Roma, donde enseñó exégesis del Nuevo Testamento 
y Teología bíblica desde 1943 hasta 1983, salvo los años 1962-1964 en que fue suspendido 
por el Santo Oficio debido a su interpretación de la Anunciación y del pecado original. 
Compuso varias obras: Les Étapes de l'histoire du salut selon l'Épître aux Romains (1969); 
Sin, redemption and sacrifice (1970); L’ancienne et la nouvelle alliance (1988); etc. Falleció 
en Roma el 8 de junio de 1986. [Nota del editor].

10  Ignace de La Potterie (1914-2003), natural de Waregem (Bélgica), jesuita (1932), li-
cenciado (1949) y doctor (1965) en Sagrada Escritura por la Instituto Pontificio Bíblico, de 
Roma; profesor del Nuevo Testamento en la Facultad de Teología de Lovaina (1950-1960) y 
de Sagrada Escritura en el Instituto Bíblico de Roma (1961-1989); miembro de la Pontificia 
Comisión Bíblica (1973-1984) y consultor de la Congregación para la Doctrina de la Fe, labor 
que desempeñó hasta 1993. Autor de la famosa obra: La vérité dans Saint Jean (1977; 2ª edición 
revisada, 1999), 2 vols. Falleció en Lovaina el 11 de septiembre de 2003. [Nota del editor].

11  Karl Barth (1886-1968), natural de Basilea (Suiza), de familia calvinista. Su padre fue 
pastor protestante y profesor en Basilea. Karl estudió teología protestante y se hizo pastor; 
enseñó teología en Gotinga (1921-1925), Münster (1925-1930), Bonn (1930-1935), y Basilea 
(1935-1962). Compuso varias obras, dos de ellas, de gran importancia: Der Römerbrief (1919; 
2ª edición revisada, 1922); y Kirchliche Dogmatik, a modo de suma teológica, de unas nueve 
mil palabras distribuidas en tres volúmenes (1932-1967), sin terminar. Destacó por la reacti-
vación de la fe, el misterio de Trinidad –Dios Padre, Hijo y Espíritu Santo–, y el cristocentrismo 
en la teología. Acabó su vida en Basilea el 10 de diciembre de 1968. [Nota del editor].

12  Friedrich Schleiermacher (1768-1834), natural de Breslavia (Silesia, reino de Pru-
sia), teólogo, filólogo, profesor de teología protestante en las universidades de Halle y 

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        26511



Dogmática de Otto Heinrich, así como al curso sobre “Historia de la Igle-
sia antigua” de Óscar Cullmann.13 Este último me disgustó por su arro-
gancia y maledicencia del Vaticano. Otto Heinrich fue para mí un ”amigo”, 
muy entusiasta de la Iglesia Católica y grande admirador de sus teólogos 
(R. Guardini14, Karl Rahner15, H. de Lubac, …). Karl Barth me acogió 
entre sus alumnos como “el Padre Lutero” (¡era allí el único sacerdote ca-
tólico!), y tuvimos largas discusiones sobre diversos temas de teología; me 
disgustó sobre todo su desprecio por la mariología, que delante de mí va-
loró –así está escrito en su “Dogmática Eclesiástica”– como “un tumor 
crecido en la Teología Católica”. Le respondí si [consideraba que] el ca-
pítulo 7º de la Constitución LG [= Lumen Gentium] (Concilio Vaticano 

Berlín; padre de la hermenéutica moderna y ecumenista de las iglesias calvinistas y lute-
ranas en Prusia. La obra completa ocupa 30 volúmenes; 11 sobre la teología, 10 de ser-
mones y 9 de temas filosóficos. Falleció en Berlín el 12 de febrero de 1834. [Nota del 
editor].

13  Óscar Cullmann (1902-1999), natural de Estrasburgo (Francia), estudió filología 
clásica y teología protestantes en la Universidad de Estrasburgo. En esa Universidad enseñó 
Historia de la Iglesia Antigua, y Sagrada Escritura (Nuevo Testamento) en las universidades 
de Estrasburgo, Basilea y La Sorbona. Su nombre figura entre los fundadores del movi-
miento ecuménico entre evangélicos y católicos, motivo por el que participó en calidad de 
observador en el concilio Vaticano II por invitación de la Secretaría Pontificia para la Pro-
moción de la Unidad de los Cristianos. Obras: Christus und die Zeit (1948); Die Christologie 
des Neuen Testamentes (1960); etc. Falleció el 16 de enero de 1999 en Chamonix (Francia). 
[Nota del editor].

14  Romano Guardini (1885-1968), natural de Verona (Italia), sacerdote, filósofo, teó-
logo y escritor. De 1923 hasta 1939 enseñó en la cátedra de Filosofía de la Religión, creada 
para él en la Universidad de Berlín; luego, fue profesor en la Universidad de Tubinga (1945-
1948) y, finalmente en la Universidad de Múnich (1948-1962). Líder de los movimientos 
culturales y espirituales que condujeron a las reformas introducidas en el concilio Vaticano 
II. De sus numerosas obras cabe reseñar tres: Lo spirito della liturgia (1919), Il Signore. Me-
ditazioni sulla persona e la vita di Gesù Cristo (1937); y Le età della vita (1953). Murió el 1 
de octubre de 1968. [Nota del editor].

15  Karl Rahner (1904-1984), natural de Friburgo in Brisgovia (Alemania), jesuita, pro-
fesor de teología dogmática en la Universidad de Innsbruck; sucesor de Guardini en la cá-
tedra de la Universidad de Tubinga; y desde 1967 hasta 1971 profesor en la Universidad de 
Münster; teólogo consultor –“perito”– del concilio Vaticano II; co-fundador de la revista 
Concilium (1965); miembro de la Comisión Teológica Internacional (1969-1972). Una de 
sus muchas obras, la que mejor resume el pensamiento teológico de Rahner, lleva por título 
Grundkurs des Glaubens - Fundamentos de la fe cristiana. Falleció en Innsbruck el 30 de 
marzo de 1984. [Nota del editor].

266                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 12



II) era tumor: me miró irónicamente y nos despedimos bastante fríamente. 
Sobre él hablé también en mi visita al teólogo católico Hans Urs von Bal-
thasar,16 –con quien era interlocutor más que amigo–, y cuyo Instituto Se-
cular “die Johannes gemeinschaft” (= la Comunidad de Juan), conocí 
como carisma e institución, en cuya librería –“Johannes bücherei”– enri-
quecí algo mi biblioteca. Finalmente visité también al filósofo Karl Jas-
pers,17 cuya casa estaba cercana de mi residencia: Hablamos amigable- 
mente sobre la noción del “tiempo” en San Agustín y sobre algunos as-
pectos del “existencialismo neosocrático” de Gabriel Marcel. Por lo 
demás, mi tiempo sobrante lo empleé en la lectura personal de los princi-
pales comentarios a los principales Libros Bíblicos, las Teologías Bíblicas 
del Antiguo Testamento y del Nuevo Testamento (allí enseñaba entonces 
el exégeta Walther Eichrodt18), así como el antiguo Judaísmo apócrifo y 
qumrámico. Mi formación bíblica y teológica ahora era muy completa. 

16  Hans Urs von Balthasar (1905-1988), natural de Lucerna (Suiza), doctor por la Uni-
versidad de Zürich (Suiza) (1928), jesuita (1931, año de profesión), capellán estudiantil en 
Basilea, co-fundador de la Johannesgemeinschaft (1944), fundador de la editorial Johannes 
Verlag (Einsiedeln, Suiza; ahora en Friburgo de Brisgovia, Alemania), precursor del concilio 
Vaticano II, co-fundador de la revista Communio, autor de la trilogía en 15 volúmenes: Glo-
ria. Una estética teológica (1961-1969, 7 vols.); Teodramática (1973-1983, 5 vols.); y Teológica 
(1985-1987, 3 vols.). Falleció en Basilea el 26 de junio de 1988.

17  Karl Jaspers (1883-1969), natural de Oldenburg (Alemania), psiquiatra y filósofo, 
doctor en Medicina (1908); profesor de Psiquiatría en la Facultad de Filosofía de la Uni-
versidad de Heidelberg (1913-1933, 1946-1948), y en la Universidad de Basilea desde 1948; 
miembro de la Academia de Ciencias de Heidelberg (1947), nominado al premio Nobel de 
Literatura (1950 y 1960), doctor honoris causa por la Universidad de Heidelberg (1953); 
premio Erasmus, doctor honoris causa por La Sorbona, de París, y la Universidad de Gine-
bra (1959), miembro honorario de la Academia Alemana de Lengua y Poesía (1958). La 
amplísima obra científica y literaria de Jaspers –psiquiatría, filosofía, teología, revelación, 
ética, sociología, etc.– comprende unos 30 libros y más de 12.000 páginas impresas, toda 
ella disponible en red a través de la Fundación Karl Jaspers y la Academia de Ciencias de 
Heidelberg. Murió en Basilea (Suiza) el 26 de febrero de 1969. [Nota del editor].

18  Walther Eichrodt (1890-1978), natural de Gernsbach (Alemania), teólogo protestante, 
doctor por la Universidad de Heidelberg (1916), profesor de Antiguo Testamento y de Historia 
de la Religión en la Universidad de Basilea (1922-1960), inicialmente como profesor asociado y 
desde 1934 en calidad de profesor titular. Su obra maestra, Teología del Antiguo Testamento, salió 
editada en tres volúmenes entre 1933 y 1939. Doctor honoris causa en Teología por dos univer-
sidades, Erlangen (1927) y Glasgow (1961). Rector de la Universidad de Basel (1953). Afamado 
predicador y activista en derechos civiles. Falleció el 20 de mayo de 1978. [Nota del editor].

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        26713



Con esta satisfacción regresé a Roma el 15 de septiembre de 1969 e 
inicié la ELABORACIÓN DE MI TESIS DOCTORAL sobre “el título 
Christós en el 4º Evangelio”, bajo la dirección experta de Ignace de La 
Potterie. Fueron tres años de intenso trabajo bien aprovechado, pues ob-
servé una metodología férrea y mantuve el contacto asiduo con mi men-
cionado director generosísimo en su tiempo y consejos. En mayo de 1970 
Ignace de La Potterie me propuso ser su asistente para “los cursos sobre 
San Juan” en el Pontificio Instituto Bíblico. Ello suponía mi residencia ha-
bitual en el Colegio Santa Mónica. Se lo comuniqué al Rvmo. P.  General, 
quien me negó tal prestigioso servicio docente y me comunicó que, con el 
asentimiento de mi Superior Provincial (España), había decidido nom-
brarme miembro de la Comunidad de Santa Mónica y profesor de “Exé-
gesis Bíblica e Historia de la Exégesis Patrística” en el joven Instituto 
Patrístico ‘Augustinianum’ (Universidad Lateranense). Acepté por obe-
diencia aquel rechazo y este nombramiento. Después supe que aquel ser-
vicio docente se lo concedió el mismo Superior General al agustino P.  
Grech.19 No me costó “pasar a la fe” y creer que el Señor pasaba en mi 
vida, “también a través de los errores y pecados de mi Moisés” (Cf. Núm 
20,1-12): Así lo comuniqué a quienes me invitaban a rebelarme (¡el men-

19  Próspero Grech (1925-2019), natural de Birgu (Malta), artillero aéreo durante la 
II Guerra mundial, agustino (1944), doctor en Teología por la Pontificia Universidad Gre-
goriana (1953), licenciado en Sagrada Escritura por el Pontificio Instituto Bíblico (1954), 
ambos en la ciudad de Roma; profesor en el Augustinian Theological College y en el Mater 
Admirabilis, de Rabat; secretario del vicario general para la Ciudad del Vaticano, Pedro 
Canisio Juan van Lierde (1907-1995) entre los años de 1962 a 1965: profesor de Sagrada 
Escritura en varios centros académicos y universidad, como el Estudio Agustiniano de 
Roma, el Institutum Patristicum ‘Augustinianum’, donde desempeñó el cargo de presidente 
(1971-1979), la Universidad Lateranense (1979-1989), el Instituto Bíblico –Hermenéutica 
bíblica– (1970-2002), etc. Consultor de la Congregación para la Doctrina de la Fe (1984-
2012), miembro de la Pontificia Comisión Bíblica (2004-2012), etc. En el consistorio del día 
18 de febrero de 2012, presidido por Benedicto XVI, fue preconizado arzobispo titular de 
San León y creado cardenal de la Iglesia. Falleció el 30 de diciembre de 2019. Cf. LAZCANO, 
Rafael, Episcopologio agustiniano. Vida, obra, fuentes, bibliografía y webgrafía de cardenales, 
patriarcas, nuncios, primados, arzobispos, obispos, sacristas pontificios, prelados, vicarios y 
prefectos apostólicos de la Familia Agustiniana: Agustinos, Agustinos Recoletos, Agustinos 
Descalzos de Portugal, Agustinos Descalzos de Italia, y Agustinos Asuncionistas, I, Editorial 
Agustiniana, Guadarrama (Madrid) 2014, 364-386; Acta OSA 72 (2020) 152-153. [Nota del 
editor].

268                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 14



cionado hermano no tenía el doctorado y yo estaba terminando mi tesis 
doctoral!). Por lo demás, durante mi residencia en la mencionada Comu-
nidad (1970-1995) me he esforzado en vivir como auténtico agustino: fiel 
a mis votos religiosos, a mi oración personal y comunitaria, a mi confesión 
frecuente y a mi vida fraterna, así como al testimonio religioso y sacerdotal 
debido a los jóvenes seminaristas y Padres estudiantes. 

En el verano de 1971 terminé la elaboración de mi tesis en la biblio-
teca de la Facultad de Teología de la Universidad de Innsbruck (Austria), 
y allí preparé mi “primera lección pública”, así como la “defensa de la tesis” 
doctoral. Al final del verano me autopremié con un viaje a Salzburgo, 
donde visité la “casa de Mozart”; y a Viena, en cuyo Burgtheater asistí a 
la representación de “La Celestina”. En octubre regresé a Roma, y co-
mencé a prepararme para la Defensa de la Tesis Doctoral. Tuvo lugar el 
19 de enero de 1972, ante el tribunal presidido por el profesor Carlo Maria 
Martini (después arzobispo de Milán).20 El resultado fue bastante bueno, 
con la calificación “magna cum laude” y la fraterna congratulación de mis 
profesores, así como de varios Hermanos y Hermanas Agustinos presen-
tes: ¡Me había quitado de la espalda un peso enorme! 

 

 

II. MI SERVICIO PASTORAL Y DOCENTE, LITERARIO Y FUNDACIONAL 
 

1. El servicio pastoral 

Mi servicio pastoral en Roma comenzó pronto, tras la obtención del 
Doctorado (1972). Yo no estaba dispuesto a “quemar” mi vida entre libros. 

20  Carlo Maria Martini (1927-2012), natural de Orbassano (Turín, Italia), jesuita 
(1944), doctor en Teología fundamental por la Pontificia Universidad Gregoriana (1958), 
y doctor en Sagrada Escritura por el Pontificio Instituto Bíblico, donde ejerció de profesor 
desde 1962; rector de la Pontificia Universidad Gregoriana (1978-1979); arzobispo de Milán 
(1979), cardenal de la Iglesia católica (2 de febrero de 1983); doctor honoris causa por la 
Academia Rusa de Ciencias (1996); Premio Príncipe de Asturias de Ciencias Sociales 
(2000); académico de honor de la Academia Pontificia de las Ciencias (2000). Sus obras, 
numerosísimas, comprenden investigación exegética, reflexiones espirituales, cartas pasto-
rales, conferencias, sermones, etc. Falleció en Gallarate (Lombardía, Italia) el 31 de agosto 
de 2012. [Nota del editor].

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        26915



Por eso –con el permiso de mi Superior local– busqué una Parroquia ro-
mana, donde ejercer mi sacerdocio los fines de semana. La encontré en la 
Parroquia de San Hipólito (cerca de Piazza Bologna, donde los sábados 
por la tarde y el domingo por la mañana celebraba la Eucaristía, predicaba 
y confesaba. Era una parroquia grande, de unas 40.000 personas, de las 
que no más de 5.000 frecuentaban la Iglesia. Y las otras –cerca de 35.000 
bautizados–, ¿dónde estaban? Eran las “ovejas perdidas”, de las que debía 
preocuparse el “pastor”; eran los nuevos “hijos pródigos”, que se habían 
“alejado del Padre y de su Casa”21 celestial. También a ellos debía “llegar” 
la Iglesia como “sal” y como “luz” y como “fermento”;22 y si ellos no ve-
nían a la Iglesia, esta tenía que ir a ellos. Esta era mi convicción. Y decidí 
dedicar el Domingo por la tarde al reanuncio del Evangelio casa por casa. 
Fue una experiencia evangelizadora no fácil pero sí consoladora. La gente 
me acogía bien, sorpresa de mi visita –vestido siempre de sacerdote– pas-
toral y de mi anuncio de la Buena Noticia sobre “el Reinado de Dios o el 
Señorío de su Amor”, así como sobre “el universal designio salvador de 
Dios, manifestado plenamente con el envío redentor de su propio Hijo”, 
“el Dominio del Señor Resucitado sobre toda realidad de opresión y su-
frimiento, sobre toda situación de muerte”. A este anuncio, proclamado a 
raíz de una respectiva Palabra del NT, seguía una exhortación a su acogida 
con la oración personal (iniciada por mí); después escuchaba sus dudas o 
preguntas, a las [que] iluminaba con la Palabra proclamada (generalmente 
del Domingo respectivo); finalmente bendecía la casa y las personas, re-
chazando cualquier oferta y exhortando a darla a los pobres. En general 
la gente quedaba contenta y agradecida por la gratuita visita recibida; y 
comprobé que aquel reanuncio debía ser completado con la instrucción 
de una catequesis para adultos allí, en una de las casas. Lo que hice durante 
mucho tiempo. Era una experiencia nueva para mí, que en ella recibiría 
más que daba, y me convencía del modo como la Iglesia tenía que llegar a 
los alejados y reconducirlos a la Casa del Padre; así, como lo hizo Jesús y 
Pablo de Tarso, como lo hicieron Agustín de Hipona y Felipe Neri...23  

21  Lc 15,11-32. [Nota del editor].
22  Cf. Mt 5,13-16. [Nota del editor].
23  Felipe Neri (1515-1595), natural de Florencia (Italia), estudió algunos cursos de Fi-

losofía y Teología en La Sapienza, de Roma; sacerdote (23 de mayo de 1551), capellán de 
la iglesia de San Jerónimo de la Caridad, y fundador de la Congregación del Oratorio 

270                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 16



Durante ese servicio pastoral entré en contacto con algunos Movi-
mientos Eclesiales (“El Camino Neocatecumenal”, “Comunión y Libera-
ción”, los “Focolares”, y la “Comunidad de San Egidio”). En la 
mencionada Parroquia romana estuve en contacto, sobre todo, con las Co-
munidades Catecumenales, cuyos fundadores conocí personalmente. 
Debo confesar que de todos aquellos Movimientos Eclesiales y, en espe-
cial, de este último he aprendido mucho (también he dado mucho), y me 
enriquecí en experiencia de evangelización y de catequesis, así como en 
la necesidad de convertirme cada día al Señor: Para vivir yo de convención 
en conversión a Él y así anunciar creíblemente su Amor a los otros. 

Durante unos años de servicio pastoral (1972-1984) no trascuré [= 
descuidé] mi colaboración activa tanto en la Comunidad de Santa Mónica 
como en el Instituto Patrístico, que antepuse siempre al mencionado ser-
vicio parroquial. En efecto, requerido por el Rvmo. P.  General, desde 1978 
a 1985 impartí catequesis bíblica para adultos el sábado por la tarde, en el 
Instituto Patrístico, frecuentadas sobre todo por Religiosas que durante 
la Semana no tenían tiempo para asegurar su “formación permanente”. 
Luego, con el permiso de mis Superiores y a petición de las Superioras 
Mayores de la Congregación Agustiniana “Agostiniane Serve di Gesù e 
Maria”, ofrecí catequesis bíblicas –una vez a la semana– en su Residencia 
General y Casa de Formación: En comunión total con las mencionadas 
Superioras y con la colaboración preciosa de Sor Leonilde (= Angela) 
Allegro (entonces Secretaria y luego también Consejera General), traba-
jamos en la animación de varias de sus Comunidades (Roma, Frosinone, 
Malta, …), a la lectura personal de la Sagrada Escritura y a la asidua Ce-
lebración Comunitaria de la Palabra. Un trabajo positivo, a juzgar por las 
reiteradas “experiencias” manifestadas en privado y públicamente por las 
superioras y otras muchas Religiosas: Se fomentaba la espiritualidad bí-
blica y agustiniana, así como la comunión fraterna, las vocaciones religio-
sas y el espíritu misionero … 

El mencionado servicio parroquial y catequético lo completaba, du-
rante los meses estivales, con la suplencia pastoral en una parroquia de 

(1565), formada por sacerdotes seculares y por laicos o seglares, constituida como sociedad 
de vida apostólica, cuyos miembros están vinculados entre sí, no por los votos religiosos o 
promesas, sino por la caridad. Falleció en Roma el 26 de mayo de 1595. Fue canonizado el 
12 de mayo de 1622 por Gregorio XV. [Nota del editor].

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        27117



Alemania, Austria o Suiza, previo el permiso de mis Superiores. Ello me 
permitía conocer mejor la lengua alemana, trabajar en alguna biblioteca 
(¡abiertas siempre durante el verano!) sobre la elaboración de alguno de 
mis libros y artículos, y descansar un poco con algún paseo o visita turís-
tica. En esos países enlacé muchas amistades con personas verdadera-
mente estupendas, algunas de las cuales todavía me visita y las visito con 
renovado aprecio. 

Desde mi residencia en Civitavecchia (1996) realizo el servicio pas-
toral los fines de semana en la Parroquia de la SS. Trinidad, acogido por 
sus párrocos Don Renzo Coponi, primero, y luego Don Giuseppe Landi, 
con quienes he colaborado y colaboro en total comunión fraterna. En la 
citada Parroquia iniciaron las Hermanas A.S.S.E. su servicio evangelizador 
y catequético, que [la] Madre Angélica y yo hemos ofrecido durante varios 
años. Actualmente lo hacen y lo hacemos en la parroquia grande inci-
piente San Liborio. 

2. El servicio docente 

Mi servicio docente comenzó el 14 de febrero de 1972 en el Pontificio 
Instituto Patrístico ‘Augustinianum’ (Universidad Lateranense, Roma).24 
El entonces Rvmo. P.  General me pidió que enseñase “Historia de la Exé-
gesis Bíblica en los Padres de la Iglesia” y “Exégesis bíblica del NT” en 

24  En 1908, bajo el pontificado de San Pío X (1903-1914), se concede al Colegio Inter-
nacional Santa Mónica, de Roma, la Facultad de Teología y de Derecho canónico, con la po-
sibilidad de obtener todos los grados académicos -Analecta Augustiniana 2 (1907-1908) 
473-474-, y el 29 de septiembre de 1965 tuvo lugar la creación en el mismo Colegio Santa 
Mónica del “Estudio Teológico Agustiniano”, anexo a la Facultad de Teología de la Pontificia 
Universidad Lateranense (Decreto Prot. N. 2250/61/20, expedido por la entonces Sagrada 
Congregación de Seminarios y Universidades, ahora Congregación para la Educación Ca-
tólica). El 14 de febrero de 1969 llegó la fundación del Institutum Patristicum ‘Augustinia-
num’, ratificada por la Congregación para la Educación Católica el 17 de febrero de 1969 
(Prot. N. 184/69). La erección canónica del “Augustinianum” se remonta al 25 de julio de 
1969 (Prot. N. 184/69/14). Como centro especializado en las Ciencias Patrísticas está facultado 
para otorgar los grados académicos de Licenciatura y Doctorado en Teología y Ciencias Pa-
trísticas y para los egresados   que no provengan del trienio eclesiástico o teológico, los grados 
de Licenciatura y Doctorado en Ciencias Patrísticas. El 16 de enero de 2023 el Instituto Pa-
trístico “Augustinianum” recibió el título de “Pontificio”, llamado oficialmente desde enton-
ces “Pontificium Institutum Patrísticum ‘Augustinianum’”. [Nota del editor].

272                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 18



nuestro Instituto. Así lo hice durante los siete primeros años (1972-1979), 
en los dos semestres, sin tener nunca un “año sabático” ni un “semestre 
libre” o enseñar en otra universidad (como lo hacían otros profesores 
agustinos). El testimonio de mis muchos alumnos durante esos años 
–entre los cuales el autor de este Diccionario [= Tesauro Agustiniano]–, 
puede confirmar que mis clases eran preparadas con competencia e im-
partía tanto con rigurosa metodología didáctica, como con un actualizador 
vocabulario, que hacía interesante el tema enseñado. Fue, por lo demás, un 
servicio que me enriqueció mucho. Pues enseñando se aprende más y mejor 
el tema enseñado, tanto en su esencia como en su hodiernizada expresión. 
Con auténtico espíritu de servicio preparé, pues, mis clases día tras día, in-
vocando al Señor la luz de su Espíritu, consciente de formar a “futuros 
apóstoles” y “ministros de la Palabra”. En el año 1977 –por envidia de un 
profesor– cesé con mi curso sobre “Historia de la Exégesis Bíblica de los 
Padres de la Iglesia”, y me limité a la “Exégesis Bíblica del AT y NT”. Ello 
[me] dejó más tiempo libre para mí actividad literaria o “servicio a la Igle-
sia con mi pluma y mis libros”. Un servicio docente completado, por lo 
demás, con mi colaboración a otras Instituciones Bíblicas: En el año 1974 
fundamos en Sevilla la “Comisión Bíblica Española”, bajo la dirección del 
ilustre aramaista Alejandro Díez Macho;25 y en 1978 –por requerimiento 
de los amigos biblistas alemanes Joachim Gnilka26 y Rudolf Schnacken-

25  Alejandro Díez Macho (1916-1984), natural de Villafría de la Peña (Palencia), mi-
sionero del Sagrado Corazón (1932), estudia Teología en la Pontificia Universidad Gregoriana 
de Roma y después de la Guerra civil española en la Universidad de Barcelona cursa Filosofía 
y Letras, especialidad Filosofía Semítica, donde se licencia el año 1943; consigue el título de 
doctor en la Universidad Central de Madrid; y desde 1944 enseñó ininterrumpidamente en 
la Universidad de Barcelona como profesor ayudante, profesor encargado de la cátedra a ad-
junto por oposición (1946), y catedrático (1949). Miembro del Consejo Superior de Investi-
gaciones Científicas, CSIC, investigador de los manuscritos hebraicos y aramaicos 
conservados en bibliotecas y archivos más prestigiosos del mundo. Fundador y director en 
Barcelona de los “Catecismos de Calle” y de las “Conversaciones Católicas de Intelectuales” 
(1951). Su nombre figura entre los mayores conocedores internacionales de la lengua hebraica 
del siglo XX. Falleció en Barcelona el 6 de octubre de 1984. [Nota del editor].

26  Joachim Gnilka (1928-2018), natural de Leobschütz (Alemania), ahora Głubczyce 
(Polonia), estudia filosofía, teología y lenguas orientales en Eichstät, Wurzburgo y Roma 
(1947-1953), doctor en Teología por la Universidad de Wurzburgo (1955), profesor del 
Nuevo Testamento en la Universidad de Münster (1962-1975) y de Múnich (1975-1997); 
miembro de la Pontificia Comisión Bíblica (1973-1988) y de la Comisión Teológica Inter-

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        27319



burg27– ingresé como miembro de la “International Society for the New 
Testament Studies” (Cambridge): Aún soy miembro de ambas Asociacio-
nes. Por otra parte, durante esos años de servicio docente en el “Augusti-
nianum” mantuve relaciones amigables con varios ilustres teólogos y 
exégetas, venidos a Roma para impartir algún curso: Por invitación mía 
fueron al Colegio Santa Mónica y hablaron a su Comunidad los profesores 
Karl Rahner y Rudolf Schnackenburg, Jacques Dupont28 y Stanislao Lyon-
net, Raymond E. Brown29 y Joachim Gnilka. Hermanos celosos obstacu-
lizaron, sin embargo, esa iniciativa. Mi servicio docente en el Instituto 
Patrístico ‘Augustinianum’ terminó el año 1996 por iniciativa del Rvmo. 
P.  General, Miguel Ángel Orcasitas: De un modo objetivamente poco hu-
mano, nada cristiano y menos aún agustiniano, me obligó a pedir mi dimi-

nacional (1986-1997). Autor de numerosas publicaciones, traducidas a varias lenguas, gozó 
de amplio prestigio internacional en la investigación bíblica. Falleció el 8 de diciembre de 
2018. [Nota del editor].

27  Rudolf Schnackenburg (1914-2002), natural de Katowice (Polonia), estudiante de 
filosofía y teología en las universidades de Breslau y Múnich; doctor en Teología por la 
Universidad de Breslau con una investigación acerca de la fe de Jesús de Nazaret en el 
evangelio de San Juan (1937). Ejerció la docencia como profesor en varias universidades, 
Dillingen y Bamberg, pero principalmente en la Universidad de Wurzburgo (1957-1982). 
Fue miembro de la Comisión Teológica Internacional. Escribió varias obras de exégesis y 
teología espiritual del Nuevo Testamento, entre ellas el famoso comentario al evangelio de 
San Juan, en 4 volúmenes. Falleció en Wurzburgo (Alemania) el 28 de agosto de 2002. [Nota 
del editor].

28  Jacques Dupont (1915-1998), natural de Lieja (Bélgica), benedictino, doctor en 
Teología por la Universidad de Lovaina (1946), profesor de Sagrada Escritura en la Abadía 
de Saint-André de Cierlande (Ottignies), participó en los trabajos del concilio Vaticano II 
(1962-1965); miembro de la Pontificia Comisión de Teología; especialista en Cristología y 
el libro neotestamentario Hechos de los Apóstoles, además de redactor de la Biblia de Je-
rusalén. Falleció en Clerlande (Francia) el 10 de octubre de 1998. [Nota del editor].

29  Raymond Edward Brown (1928-1998), natural de Nueva York, miembro de la 
Compañía de Sacerdotes de San Sulpicio (1951), sacerdote (1953), doctor en Teología y en 
Lenguas semíticas (1958); profesor en St. Mary’s Seminary, de Baltimore (1959-1971) y en 
el Seminario Teológico de la Unión (STU), de New York (1971-1990); teólogo asesor del 
concilio Vaticano II; miembro de la Pontificia Comisión Bíblica (1972-1978, 1996-1998), y 
especialista en la aplicación del método histórico-crítico a la Sagrada Escritura, además de 
experto en la comunidad joánica, a quien atribuye la autoría del evangelio de San Juan. 
Doctor honoris causa por más de dos decenas de universidades de Estados Unidos y Eu-
ropa. Falleció en Menlo Park (San Mateo, California) el 8 de agosto de 1998. [Nota del edi-
tor].

274                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 20



sión como miembro de la Comunidad del Colegio Santa Mónica y como 
Profesor del Instituto Patrístico, así como mi reincorporación a la Provin-
cia de Castilla. En su viaje a Canadá, a finales de mayo de 1996, pasando 
por Madrid informó al P.  Provincial y a su Consejo la decisión de desli-
garme de la Comunidad de Santa Mónica y mi consiguiente reincorpora-
ción a la Provincia de Castilla (España). A este fin yo debería pedir mi 
dimisión como profesor del ‘Augustinianum’ y miembro de la Comunidad 
del Colegio Santa Mónica, para ser reincorporado a la Provincia de Cas-
tilla (España). De otro modo él mismo tomaría esta decisión a su regreso 
de Canadá con un “informe pesado” sobre mí. Así me informó personal-
mente el P.  Rafael Lazcano, miembro del Consejo Provincial el 1 de junio 
de 1996, y venido a Roma en realidad por este motivo. También me in-
formó entonces que hacía tiempo se había decido mi cese en el ‘Augusti-
nianum’, pues en el “Ordo Anni Academici 1996-1997”30 mi nombre 
figuraba todavía como “Profesor de Sacra Scrittura” (pág. 15) junto con 
el del Secretario del P.  General, a quien en efecto le había cedido mis cla-
ses. Desde hacía tiempo, yo deseaba en realidad aquel cese y aquella in-
corporación, pero no lo hice por fidelidad al empeño asumido y a mi 
obediencia consagrada. Ahora vi con aquel gesto del Superior General un 
“signo” del Cielo, y con total paz interior pedí ambas cosas al Rvmo. P.  
General en carta del 5 de junio de 1996. El 30 de junio de 1996 recibí del 
P.  General su decreto oficial de mis mencionados cese e reincorporación, 
sin dignarse siquiera de entregarlos personalmente. “¡Que el Señor no se 
lo tenga en cuenta!” Y recogí cuanto antes mis libros para trasladarme a 
la Casa Madre de las Agustinas A.S.S.E., Civitavecchia (Roma). En carta 
del 1 de septiembre de 1996 informé al P.  Provincial de España (Isidro de 
la Viuda) sobre la decisión tomada por el Rvmo. P.  General. Y en decreto 
oficial (19 de octubre de 1996) me asignó a la Comunidad de San Juan de 
Sahagún (Madrid), y conforme al C.I.C. can. 665,1 me concedió el “per-
miso para vivir fuera de la casa asignada por un año”, con el fin de conti-
nuar la dirección general de las A.S.S.E., rogándome visitar la mencionada 
Comunidad madrileña “en todas las ocasiones que mis ocupaciones lo per-
mitan”. Así lo hice. Y acepté la invitación de los “Legionarios de Cristo 
Rey” a enseñar Exégesis Bíblica en su “Pontificio Ateneo Regina Apos-

30  Institutum Patristicum Augustinianum. Ordo Anni Academici 1996-1997. [Institutum 
Patristicum Augustinianum] Roma 1996, 101 pp. [Nota del editor].

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        27521



tolorum” (Roma): Unos 130 alumnos asisten a mis clases sobre “Intro-
ducción a los Libros Históricos del AT” (= alumnos del primer año de 
Teología), así como cursos sobre “El Símbolo de la fe” y la “Anastasiología 
Bíblica” (= alumnos del tercer año de Teología). Tal servicio docente lo he 
cumplido hasta junio de 2007. Con esta fecha –tras 35 años de servicio do-
cente en la Iglesia– he decido descansar algo para ultimar en lo posible 
las muchas proyectadas publicaciones de mi servicio literario a la Iglesia. 

3. El servicio literario 

Eso y sólo eso pretenden ser mis libros y artículos, así como todas mis 
publicaciones: Un servicio literario a Dios en su Iglesia. “Sirvo a Dios con 
mi pluma” y “mis libros” (San Agustín). Tal servicio eclesial son todos mis 
artículos y libros. Aquellos están publicados en varias Revistas Interna-
cionales, y son casi siempre capítulos de un respectivo libro. Por eso –y 
“brevitatis causa”– aquí no los menciono. Puedo decir que la elaboración 
y redacción de mis escritos ha ocupado muchas horas de mi vida. Pues con 
ello he pretendido hacer un trabajo científico de Exégesis Bíblica: Explo-
rar el camino recorrido por otros Exégetas, para abrir nuevos senderos 
donde era posible y necesario, con honesta indicación de aquel recorrido. 
Ello ha requerido tres etapas: 1) La de información del camino recorrido; 
2) la del análisis o estudio personal de las fuentes literarias; 3) la de redac-
ción con crítica valoración objetiva de lo dicho por otros. 

 

1) Mis libros inician con Christós. Investigación exegética sobre la cris-
tología joannea, Ed. Herder, Barcelona 1972, I-XXXI, 565 pp.  

Es el estudio de mi tesis doctoral en el Pontificio Instituto Bíblico 
(Roma). Desde muy joven estudiante de Teología siempre anhelé tener 
ideas claras sobre el misterio de Cristo. Sabía bien que el mesianismo es 
como la espina dorsal de la Biblia. Y las monografías de O. Cullmann, F. 
Hahn y R. H. Fuller sobre los títulos cristológicos me ayudaron mucho a 
entrar en aquel misterio cristológico. Me di cuenta que el IV Evangelio 
era la fuente central para tal conocimiento, dada la finalidad explícita del 
Evangelista (Jn 20,30s), sus muchas tradiciones sobre la esperanza mesiá-
nica del Judaísmo en tiempos de Jesús, así como su reiterado empleo del 
título “Christós”. En mi tesis doctoral abordé, pues, el tema central del me-

276                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 22



sianismo y la autoconciencia mesiánica de Jesús, elaborado mi estudio a 
la luz del testimonio literario del Antiguo Testamento y el Judaísmo anti-
guo, así como del NT (Evangelios, Hechos y Epístolas Paulinas), para cen-
trar el análisis en el IV Evangelio y prolongarlo con dos apéndices sobre 
el respectivo testimonio en el Apocalipsis y en los primeros Padres de la 
Iglesia. Se trata de aclarar el contenido del más importante título cristoló-
gico, que devino el nombre de Cristo y originó tanto el de sus creyentes 
como el del Cristianismo. Se puede decir, resumidamente, que con aquel 
título cristológico expresamos y confesamos la dimensión horizontal de la 
dignidad mesiánica o salvadora de Jesús, completada inseparablemente 
con la dimensión vertical de su filiación divina. 

 

2) La conversión de San Pablo. El problema teológico e histórico, Ed. 
Herder, Barcelona 1976, I-XXII, 278 pp.;31(trad. ital., Ed. Dehoniane, Roma 
1992). 

“La conversión del apóstol Pablo es la clave de su teología” (J. Jere-
mías). Esta frase me impresionó profundamente y motivó la elaboración 
de la presente obra en su aspecto teológico e histórico. Se trata de un aná-
lisis exegético de los cinco autotestimonios paulinos y un estado histórico-
tradicional, de los tres relatos lucanos (Hch 9; 22; 26) sobre la conversión 
de San Pablo. Tal evento giró la vida del judío Saulo y marcó profunda-
mente la teología paulina. En ello concuerdan los textos paulinos y los 
tres relatos lucanos. Pero, ¿dónde tuvo lugar aquel hecho? Ciertamente 
no en “Damasco” de Siria, sino probablemente en la región judaica de 
Qumrán designada simbólicamente en los documentos qumrámicos “el 
país de Damasco”. Con lo que se explicaría, por lo demás, las estrechas 
afinidades literarias y doctrinales entre los Documentos de Qumrán y el 
NT -o más específicamente- las Epístolas Paulinas. De todas formas, la 
elaboración de este libro me sumergió en las aguas oceánicas de la teología 
paulina, así como en el significado teológico e histórico del evento, que 
marcó para siempre y decisivamente la vida y obra del Apóstol. Escribí el 

31  Ficha bibliográfica completa: Análisis exegético sobre la conversión de San Pablo. 
El problema teológico e histórico, Ed. Herder, Barcelona 1976, XXXII, 278 pp., 7 hs. de láms., 
ilustr. [Título de la portada: La conversión de San Pablo. Damasco: ¿ciudad de Siria o región 
de Qumrâm?]. [Nota del editor].

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        27723



libro con la intención servicial de ayudar a mis alumnos y colegas exégetas 
en la inteligencia de la teología y espiritualidad de San Pablo. Puedo decir, 
que la crítica internacional acogió favorablemente mi estudio. Y quizá exa-
gere un poco su recepcionista alemán en una prestigiosa revista: “... con 
esta segunda gran obra Santos Sabugal es hasta ahora el único español 
que ha confirmado su puesto en la primera fila de la neotestamentaria 
exégesis mundial” (W. Wiefel, ThLZ 3, 1978)32. 

 

3) La curación del ciego de nacimiento (Jn 9,1-41). Análisis exegético 
y teológico, Biblia y Fe, Madrid 1977, 140 pp. 

Se trata de un análisis exegético y teológico del relato joanneo sobre 
la curación del ciego de nacimiento: Uno de los capítulos más representa-
tivos de la característica y desarrollo de la cristología del cuarto Evangelio: 
Tras exponer el contexto literario e histórico del texto y someterlo a un 
análisis literario, para detectar las fundamentales ideas teológicas de su 
mensaje, intentamos una paradigmática hodiernización teológica de aque-
llas. En la convicción de que “el análisis exegético debe desembocar en 
una teología bíblica”; y esta debe responder salvadoramente a la hodierna 
situación humana, so pena de devenir arqueológica erudición inútil. 

 

4) ¿Liberación y Secularización? Intento de una respuesta bíblica, Ed. 
Herder, Barcelona 1978, I-XI, 370 pp. 

Como dice el mismo título de la obra, en ella intento -solo eso- dar 
una respuesta bíblica a los problemas sobre la “liberación” y la “seculari-
zación”. Son las dos partes respectivas del libro. En la primera expongo 
las bases bíblicas sobre la -¡entonces muy en voga!- “teología de la libera-
ción”. Analizo ante todo el vocabulario del A y NT sobre la liberación. 
Seguidamente expongo aquel tema a la luz de las grandes gestas liberado-
ras de Dios en el AT y su respectivo eco en los Profetas de Israel; en la 

32  “Mit diesem zweiten großen Werk hat Santos Sabugal (als bislang einziger Spanier) 
seinen Platz in der ersten Reihe der weltweiten Forschung am Neuen Testament bestätigt. 
Wem es ernst ist um die Internationalität unserer Wissenschaft, wird am Beitrag dieses 
Autors künftig nicht mehr vorübergehen dürfen”. Con estas palabras concluye Wolfgang 
Wiefel su amplia reseña publicada en Theologische Literaturzeitung 103 (1978) 185-188. 
[Nota del editor].

278                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 24



obra y mensaje de Jesús, así como su resonancia en los Autores Neotesta-
mentarios. Un “excursus” sobre “¡la paz o la guerra!” en el contexto del 
NT y de la primera literatura patrística concluye este estudio sobre el men-
saje bíblico de la “liberación”: La posterior Instrucción de la Congregación 
para la Doctrina de la Fe sobre “la Teología de la Liberación” (1984), fir-
mado por el Card. J. Ratzinger, confirmó nuestro bien documentado y crí-
ticamente objetivo estudio. La 2ª parte sobre la teología bíblica de la 
Secularización se inspira en la “constitución Gaudium et Spes” del Conc. 
Vaticano II y acusa el influjo de R. Guardini y D. Bonhoeffer,33 F. Gogar-
ten34 y K. Rahner. Un estudio bíblico sobre el aspecto positivo de la secu-
larización como valoración cristiana del “mundo” (= “saeculum”) y de las 
realidades seculares: Como el Hijo de Dios vino al “mundo” o se “secula-
rizó” y estuvo en “el mundo” para salvarlo, tras vencer al diabólico “prín-
cipe de este mundo”, así la Iglesia que instituida por Jesús para “ir al 
mundo” y “estar salvadoramente en el mundo”; lo que le exige estar en 
lucha contra el diabólico “príncipe de este mundo” y sus “tres concupis-
cencias”. En fiel obediencia a la misión salvadora del mundo, inaugurada 
por su divino Fundador, la Iglesia debe pues “secularizarse” o ir al mundo 
y estar en el mundo, sin “secularizarse” o aliarse con su “príncipe” y entrar 
en compromiso con sus concupiscencias: ¡Un equilibrio no fácil, pero sí 
necesario! 

 

33  Dietrich Bonhoeffer (1906-1945), natural de Breslau (Alemania), ahora Breslavia 
(Polonia), estudiante de Teología en la Universidad de Tubinga y en la de Berlín; doctor 
en Teología por la Universidad Humboldt, de Berlín (1927); pastor protestante (1931) y 
profesor de Teología sistemática en la Universidad de Berlín (1931-1933). Su oposición al 
nazismo y ayuda a los judíos alemanes acabaron en persecución, detención y encarcela-
miento en la prisión de Tegel (1943) por los miembros de la Gestapo (Policía Secreta Oficial 
de la Alemania nazi). Murió ahorcado por su fe en el campo de concentración de Flossen-
bürg al amanecer del día 9 de abril de 1945. Su nombre figura en el Calendario de Santos 
Luteranos. [Nota del editor].

34  Friedrich Gogarten (1887-1967), natural de Dortmund (Alemania), cursó estudios 
de Artes y Psicología en la Universidad de Múnich, y Teología en las universidades de Jena, 
Berlín y Heidelberg; doctor honoris causa en Teología por la Universidad de Giessen; pro-
fesor de Teología en las universidades de Jena (1927-1931), Breslau (1931-1935) y Gotinga 
(1935-1955). Co-fundador de la teología dialéctica en Alemania. Falleció en Gotinga (Ale-
mania) el 16 de octubre de 1967. [Nota del editor].

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        27925



5) La embajada mesiánica de Juan Bautista (Mt 11,2-6 = Lc 7,18-22). 
Historia. Exégesis teológica. Hermenéutica, Ed. Systeco, Madrid 1980, I-
XVI, 274 pp. 

La gestación de esta monografía exegética se enraíza en mi lectura 
de la famosa obra de Albert Schwitzer35 sobre la “Geschichte der Leben 
Jesu Forschung” (1906). En ella observé la importancia de la famosa pe-
rícopa evangélica en las decimonónicas “Vidas de Jesús" (R. H. Ventu-
rini,36 D. F. Strauss,37 B. Bauer,38 E. Renan39 …), así como en los escritos 
representativos de la “Primera” y “Segunda investigación sobre el Jesús 

35  Albert Schwitzer (1875-1965), natural de Kaysersberg (Alsacia, Imperio Alemán, 
ahora de Francia), estudió música y medicina en París, y teología en su patria chica. Desde 
1913 residió en Gabón, entonces bajo el dominio francés, donde levantó un hospital para 
curar enfermedades y expandir su pensamiento filosófico-teológico. Recibió dos premios 
importantes, el Goethe (1928) y el Nobel de la Paz (1952). Falleció en Lambaréné (Gabón) 
el 4 de septiembre de 1965. [Nota del editor].

36  Karl Heinrich Georg Venturini (1771-1849), natural de Braunschweig (Alemania), 
doctor en Teología por la Universidad de Helmstedt (1794), pastor de Hordford (1807-
1844), y autor de numerosas obras de historia y teología, asentadas en la interpretación ra-
cional de la historia, la fe y la religión cristiana. Falleció el 25 de mayo de 1849 en 
Schöppenstedt (Alemania). [Nota del editor].

37  David Friedrich Strauss (1808-1874), natural de Ludwigsburg (Alemania), estudió 
en la Universidad de Tubinga (1825-1830), profesor durante unos meses de Latín, Historia 
y Hebreo en los seminarios evangélicos de Maulbronn y Blaubeuren; estudiante en Berlín 
(1831), tiempo en que elabora sus principales ideas teológicas, que plasma a lo largo de sus 
numerosas obras, tres de las cuales resultan esenciales: Das Leben Jesu, Christliche Glau-
benslehre, y Der Christus des Glaubens und der Jesus der Geschichte. La obra completa de 
Straus consta de 12 volúmenes. Falleció el 8 de febrero de 1878. [Nota del editor].

38  Bruno Bauer (1809-1882), natural de Eisenberg (Alemania), estudia filosofía y teo-
logía en la Universidad de Berlín, en la que enseña desde 1834 hasta 1839, año de su tras-
lado a la Universidad de Bonn, donde enseña tres años (1839-1842). Como estudioso de la 
Sagrada Escritura destacan sus trabajos sobre los Evangelios y la historia de su origen -las 
fuentes-, las acciones de los apóstoles y las cartas de San Pablo. Falleció en Berlín el 13 de 
abril de 1882. [Nota del editor].

39  Ernest Renan (1823-1892), natural de Tréguier (Francia), estudia hebreo, árabe, si-
ríaco y sánscrito en La Sorbona, catedrático de Lengua hebrea, caldea y siríaca del Collège 
de France (1861-1863); miembro de la Academia Prusiana de las Ciencias (1863); oficial 
(1877), comendador (1884) y gran oficial (1888) de la Legión de Honor; miembro de la 
Academia Francesa (1878). Uno de sus trabajos se centró en la búsqueda del Jesús histórico, 
plasmado en la obra Vie de Jésus (1863). Falleció en París el 2 de octubre de 1892. [Nota 
del editor].

280                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 26



histórico”. Pues en ella, en efecto, por vez primera y por boca del Precur-
sor se hace a Jesús la pregunta sobre su identificación con el Mesías es-
perado y, por tanto, sobre su autoconciencia mesiánica. Nada de extraño, 
por tanto, si en las décadas 1840-70 varios estudios fueron dedicados a su 
interpretación. Faltaba, sin embargo, un estudio completo de su análisis 
que ofreciese, ante todo, la historia de su interpretación, lo que hicimos 
en la primera parte. En la segunda hemos abordado el análisis histórico-
tradicional del texto evangélico; es decir, su significado en las redacciones 
de Mt y Lc así como el de su tradición pre-redaccional en la fuente lite-
raria (=Q) usada por aquellos, para remontarnos finalmente al nivel his-
tórico de la pregunta formulada por los discípulos del Bautista y de la 
respectiva respuesta de Jesús. El resultado es que Jesús respondió de 
modo indirecto a la pregunta de su Precursor: remitiéndole a los signos 
mesiánicos, por Él realizados, que inauguraban la presencia del Reinado 
de Dios sobre toda realidad de dolor y de muerte, y señalaban en su per-
sona la presencia del Mesías; su respuesta –reconstruible en el dialecto 
galilaico del arameo palestinense (p. 172)– evocó varios profetismos es-
catológicos o futuras “obras de Dios”, que Él –Jesús– se atribuyó con la 
inauguración presente de la salvación mesiánica y el silencio de la prea-
nunciada “venganza” divina; todo ello “escandalizante” para la predomi-
nante farisea mentalidad judaica; contra ello previno Jesús en su 
“mesianismo” final. En la tercera parte del libro intentamos una herme-
néutica de la exégesis realizada, en función de la situación hodierna de la 
Iglesia en un mundo necesitado de liberación y en el que aquella “existe 
para evangelizar” (Pablo VI). 

 

6) El Padrenuestro en la interpretación catequética antigua y moderna, 
Ed. Sígueme, Salamanca 1982, 448 pp. (6ª ed., Salamanca 2006), trad. ita. 
Ed. Dehoniane, Roma 1988 (4ª ed., Roma 1994). 

En mis lecturas patrísticas me impresionó fuertemente el comentario 
de Tertuliano al Padrenuestro y su definición: “Breviarium totius Evan-
gelii”. ¡Había encontrado la clave de acceso al objetivo compendio del 
mensaje central de Jesús! Y desde entonces –el ya lejano 1978– leí con de-
liciosa avidez muchos comentarios antiguos y modernos al Padrenuestro. 
Creció con ello mi convicción sobre la exactitud de la mencionada defini-
ción tertulianea. Y tras constatar la ausencia en lengua hispana de un co-

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        28127



mentario exegético y teológico a la Oración del Señor, decidí hacerlo yo. 
A este fin leí no sólo los mejores comentarios antiguos y modernos a Mt 
y Lc, sino también sus patrísticas exposiciones (generalmente) catequéti-
cas, así como los estudios monográficos y articulísticos de la exégesis y 
teología moderna sobre el Pater. Fue enorme el material acumulado por 
esa lectura durante más de un año. Y decidí publicarlo en dos libros sepa-
rados. Con el supra indicado título ofrecí a los lectores el primer libro, de 
carácter eminentemente catequético en el contenido. Pues de ese estilo es 
en gran parte el comentario antológico de autores antiguos y modernos, 
así como el que yo personalmente ofrezco al final de aquellos. Todo ello 
encabezado por una bien documentada y sistemática “Introducción” a la 
lectura catequética del Padrenuestro: Su “importancia” en la plurisecular 
vida de la Iglesia; su evangélica tradición literaria, a la luz de su enseñanza 
por Jesús mismo como compendio de su mensaje, su transmisión en las 
Comunidades primitivas y el significado de cada una de sus partes (invo-
cación y súplicas) en las redacciones evangélicas de los evangelistas Mateo 
y Lucas. El comentario que al final de la antología ofrezco a mis lectores 
es principalmente catequético, y pretende ser un auxiliar -en la exposición 
del Padrenuestro- a todos los catequistas de la Iglesia. 

 

7) Abbá ... La Oración del Señor. Historia y exégesis teológica (BAC 
467), [Editorial Católica], Madrid 1985, [XXIV, 759 pp.]. (2ª ed. Caparrós 
Editores, Madrid 2007). 

El anterior comentario antológico y catequético al Padrenuestro ha 
preparado la elaboración de este estudio exegético y teológico sobre la 
Oración del Señor, cuya redacción me ocupó casi cinco años: Buceando 
por las oceánicas aguas del menaje central e innovador de Jesús, lograda-
mente sintetizado por el Maestro para sus discípulos en esta Oración pa-
radigmática de la Iglesia. En la primera parte de la obra delineo la 
HISTORIA DEL PADRENUESTRO: a) A través del “testimonio de la 
liturgia” bautismal, eucarística y oracional; b) “la voz del arte” poético (an-
tiguas y modernas poesías sobre el Páter: desde San Ambrosio y Dante 
Alighieri, hasta Vicente Gaos y Félix García40), arquitectónico, epigráfico 
y pictórico; c) A ello se suma “el testimonio de la exégesis y de la teología” 

40  Cf. LAZCANO, Rafael, Tesauro Agustiniano, VIII, 123-146.

282                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 28



patrística y medieval, renacentista -autores católicos y protestantes- y mo-
derna. Esta última realizada por numerosos exégetas y teólogos de diversas 
confesiones cristianas, así como de fe hebraica: Unánimes todos ellos en 
subrayar la importancia del Padrenuestro como “epítome de todo el Evan-
gelio” y la más lograda síntesis del mensaje central de Jesús. Aquel testi-
monio viene completado por el respectivo sobre “la interpretación antigua 
y moderna del Padrenuestro”, en el contexto de sus veinte comentarios 
patrísticos, de su interpretación medieval-renacentista y de su interpreta-
ción moderna. En la segunda parte de la obra realizo la EXÉGESIS TEO-
LÓGICA del Padrenuestro, a través de un “análisis histórico-tradicional” 
de su doble texto evangélico. Ante todo, expongo su significado teológico 
en cada una de las relaciones literarias del Didajista así como de los evan-
gelistas Mateo y Lucas. Dando un paso hacia atrás, sitúo el análisis literario 
en las tradiciones pre-redaccionales de las comunidades judeo-cristianas 
y helenístico-cristianas, intentando desvelar el significado del Padrenuestro 
a ese nivel tradicional. Finalmente centro el análisis exegético-teológico 
en el estudio primitivo de su enseñanza por el Jesús histórico. A este res-
pecto, individúo su forma literaria y el texto primitivo en su lengua original 
(= arameo galilaico), su composición rítmica y su situación vital primitiva. 
Todos estos datos me dan acceso al análisis sobre el SIGNIFICADO ORI-
GINAL DEL PADRENUESTRO, a la luz de trasfondo veterotestamen-
tario y judaico. En su doble y complementario trasfondo son actualizadas 
cada una de sus partes, en un esfuerzo por detectar el significado teológico 
innovador tanto de la innovación divina “¡Abbá!” como de cada una de 
las súplicas, todas ellas centrales en la que el Padre ruega: “Venga tu rei-
nado!, ¡llegue la soberanía de tu Amor!” El APÉNDICE conclusivo sobre 
“El Padrenuestro, ¿una oración judía o cristiana?” responde a la presunta 
hebraicidad del Padrenuestro como “colección de perlas tomadas del 
cofre de la Sinagoga” (así muchos autores hebreos): Si hay afinidades 
entre el Padrenuestro y las antiguas oraciones judaicas -lo que se debe a 
su común trasfondo veterotestamentario-, las diferencias sustanciales entre 
aquel y éstas son muy superiores; y reflejan la novedad del mensaje de 
Jesús. CONCLUYO esta autoexposición de mi obra con la noticia sobre 
la segunda edición de este libro, por iniciativa del joven editor madrileño 
y amigo Manuel Caparrós (Ed. Caparrós, Madrid 2007). Lectores, él y su 
mujer Ester de mi libro, convencidos ambos de su validez y actualidad 
para edificar en la fe adulta e iniciar a los ya creyentes en la praxis de la 

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        28329



oración cristiana, no ahorraron esfuerzos en la nueva edición del libro. 
Cuya exposición a la Oración del Señor completamos con el “Comentario 
al Padrenuestro” del Catecismo de la Iglesia Católica. 

 

8) Pecado y reconciliación en el mensaje de Jesús, Ed. Augustinus, Pa-
lermo 1985, 187 pp.; (trad. italiana, Ed. Dehoniane, Roma 1995). 

Al servicio de la elaboración y publicación [de este libro] me urgió el 
entonces supremo magisterio de la Iglesia, según el cual “esta existe para 
evangelizar” esciblemente “al mundo” -y por cierto “ante todo con el tes-
timonio de una vida auténticamente cristiana”- el misericordioso “amor 
de Dios al mundo” pecador: lo que exige de aquella “auotevangelizarse 
mediante una convención y renovación constantes” (Pablo VI, Exh. apost. 
EN 1975);41 pues, por lo demás, “tarea absolutamente primordial de la mi-
sión y obra” de la Iglesia es la enseñanza catequética sobre “la conversión 
del hombre pecador” y “su reconciliación con el Dios rico en misericordia” 
(Juan Pablo II, Exh. apot. CT, 1979;42 Enc. DM, 198043). A ello se sumó mi 
constatación personal sobre el general abandono del Sacramento del Per-
dón por un gran número de bautizados, signo de la pérdida de su concien-
cia de pecado y del perdón de Dios: ¡Quizás la principal causa de las 
envenenadas relaciones interhumanas en nuestro tiempo! Sobre cuya te-
mática complementaria –pecado del hombre y perdón de Dios– muy poco 
o nada había sido escrito, al nivel histórico del mensaje prístino de Jesús. 
Decidí, pues, abordar mi estudio exegético y teológico sobre el tema en 
aquel nivel prístino de la tradición evangélica. En la primera parte expongo 
el tema del “pecado en el mensaje de Jesús”: El previo estudio sobre “el 
trasfondo veterotestamentario” y del antiguo “judaísmo palestinense” 
sobre dicho tema, permiten delinear con claridad el característico mensaje 
de Jesús sobre el origen, la esencia y los efectos del pecado. Más interés 
aún ofrece la segunda parte del libro, centrada en la enseñanza de Jesús, 
sobre el perdón de Dios. También aquí ofrecemos un estudio sobre el tras-
fondo veterotestamentario y judaico de dicho tema, para exponer segui-
damente el característico mensaje de Jesús sobre el recibido perdón de 

41  Evangelii Nuntiandi, 15. [Nota del editor].
42  Catechesi Tradendae. [Nota del editor].
43  Dives in Misericordia. [Nota del editor].

284                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 30



Dios y el exigido “perdón de los hijos” perdonando a sus “propios deudo-
res” o enemigos. El bien documentado estudio exegético y teológico sobre 
el pecado del hombre y el perdón de Dios pone de relieve la singularidad 
e innovación del respectivo mensaje de Jesús, respecto a su trasfondo ve-
terotestamentario y judaico. Una singularidad e innovación correspon-
diente, por lo demás, a la de su concepción de Dios como Padre 
misericordioso, así como a la respectiva sobre el Reinado de su Amor gra-
tuito a todos los hombres. Un Amor gratuito, que convierte: ¡nada nos in-
vita tanto a la conversión como la expresión del gratuito amor de Dios! 

 

9) CREDO. La fe de la Iglesia. El símbolo de la fe: Historia e inter-
pretación, Ed. Monte Casino, Zamora 1986, I-XVII, 1189 pp.; (trad. italiana, 
Ed. Dehoniane, Roma 1989). 

La gestación de este comentario antológico y personal al Credo se re-
monta a mis primeros años de servicio docente y pastoral en Roma. Mis 
clases sobre “Historia de la Exégesis bíblica en los Padres de la Iglesia” 
me exigieron la lectura asidua, cronológica y sistemática de aquellos. Fue 
mi primer “encuentro” serio con las obras de San Ireneo, los Principios y 
las Homilías de Orígenes, las Catequesis de San Cirilo jerosolimitano, el 
Enchiridion y los Sermones de San Agustín … y otras obras fundamenta-
les de los Padres. Observé que, en varias de esas obras, los grandes maes-
tros de la Iglesia ofrecían verdaderos compendios de la teología cristiana 
y, en general, lo hacían comentando el Credo cristiano. Varios autores me-
dievales hacían lo mismo y, entre ellos, Santo Tomás de Aquino en su “Ex-
posición del Símbolo”, verdadera mini-Suma Teológica. Durante esa 
prolongada lectura acumulé un enorme material fontal, cuya unidad te-
mática detecté en el comentario básico a cada una de las tres partes del 
Credo. Por otra parte, durante mi servicio sacerdotal a las Comunidades 
Neocatecumenales escuché con agrado las catequesis de su fundador Fran-
cisco Argüello44 sobre la importancia del Símbolo Apostólico; y de ellos 

44  Francisco José Gómez Argüello, conocido por Kiko Argüello, (1939-), natural de 
León, artista, músico, catequista y fundador del Camino Neocatecumenal (1964), inspirado en 
el quehacer vital y literario de Charles de Foucauld; consultor del Pontificio Consejo para los 
Laicos desde 1993; y consultor del Pontificio Consejo para la Promoción de la Nueva Evange-
lización (2011); doctor honoris causa en Teología por la Universidad Pontificia Lateranense 
(Roma) y por la Universidad Católica de Estados Unidos (Washington). [Nota del editor].

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        28531



aprendí sobre todo a hodiernizar el vocabulario existencial de mi ya pro-
yectado comentario al Credo. A todo ello se sumó mi personal lectura sis-
temática de los mejores estudios –introducciones y comentarios– sobre el 
Símbolo, sin olvidar la “Introducción al Cristianismo” de J. Ratzinger. 
Ahora se imponía dar forma al Comentario de cada artículo del Credo, y 
hacerlo catequéticamente denso, pero asequible a todo lector. 

Decidí hacerlo con una INTRODUCCIÓN GENERAL al Credo. 
En ella expongo ante todo su importancia como “compendio de la fe” cris-
tiana y “síntesis de la teología”, así como verdadero “eje del cristianismo” 
y “espina dorsal del cristianismo”. Luego delineo “la antigüedad del Sím-
bolo”, desde sus “raíces neotestamentarias” y su “testimonio” por los pri-
meros Padres, hasta la formación del “Credo teológico de la Iglesia”. La 
introducción al estudio del Símbolo se enriquece luego con la exposición 
de su “actualidad” teológica, ecuménica y catequética, para delinear segui-
damente la necesaria “interpretación del Símbolo”. Ese estudio introducto-
rio se cierra con una exposición breve y clara de “los intérpretes del 
Símbolo” usados en mi comentario, desde los Padres Apostólicos hasta 
Pablo VI, a la que añado la composición personal de un “Símbolo para nues-
tro tiempo”: Una re-formulación del Credo, que reinterpreta –no sustituye– 
tanto el antiguo Símbolo bautismal como el posterior Credo “oficial” de la 
Iglesia. 

A esta introducción general sigue la INTERPRETACIÓN ANTI-
GUA Y MODERNA DEL SÍMBOLO DE LA FE. Se trata de un comen-
tario antológico a la “introducción” y a cada uno de los artículos que 
integran las tres partes fundamentales del Credo: La antología reproduce 
textos selectos de los Padres de la Iglesia, –desde los Padres Apostólicos a 
San Ildefonso de Toledo, pasando por San Agustín, etc.–, de Santo Tomás 
de Aquino y del Catecismo Romano, así como del Magisterio antiguo y 
hodierno (= Conc. Vat. II y Pablo VI). A ese comentario antológico añado 
mi comentario bíblico y catequético al Símbolo, con amplia y selecta indi-
cación bibliográfica, en el que intento –solo eso– colmar posibles lagunas 
y hodiernizar el rico venero del Credo. Confieso que, releyendo tras 20 
años esas páginas, es mucho lo que desearía cambiar en ese mi servicio li-
terario a la catequesis de la Iglesia. Pero … “scripta manent!”. Por otra 
parte, sé que tiene un límite literario y temático todo escrito humano. Y 
mi libro no escapa a esa regla. Con humildad reconozco, pues, aquel límite 
y sigo ofreciendo mi limitado servicio al lector. 

286                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 32



Al redactar estas páginas y hodiernizar estas páginas (julio de 2007) 
anuncio la nueva edición española del libro, por iniciativa del joven y 
amigo editor madrileño Manuel Caparrós: Se ha comprometido a enri-
quecer el comentario antológico con el respectivo del Catecismo de la 
Iglesia Católica; y ha prometido ofrecer al público la nueva edición para 
las próximas Navidades.45 ¡Le expreso naturalmente mi cálida enhora-
buena! 

 

10) La Iglesia, sierva de Dios. Hacia una eclesiología servicial, Ed. 
Monte Casino, Zamora 1987, 171 pp.; (trad. ita., Ed. Dehoniane, Roma 
1992; trad. port. São Paulo 1997); 2ª edición. Caparrós Editores, Madrid 
2007. 

Este ensayo eclesiológico reproduce sustancialmente mi comentario 
al artículo del Credo “la Iglesia”. Su elaboración se enraíza, por tanto, en 
la redacción de aquel libro, no sin completar aquel comentario con am-
pliaciones relevantes sobre el pensamiento veterotestamentario de la Igle-
sia “sierva de Dios”, así como sobre la misión servicial de aquella. Con 
ello hemos intentado colmar una laguna en la precedente Eclesiología de 
la tradición teológica de la Iglesia: La concepción de esta como “sierva de 
Dios” y su quehacer en el mundo como una pluriforme misión servicial a 
Dios y a los hombres. El incentivo de tal concepción eclesiológica, por lo 
demás, lo recibí de San Agustín, cuya rica cristología del “Siervo de Dios” 
se completa con su pionera e innovadora concepción de la Iglesia como 
“Sierva de Dios”. A la luz de tal eclesiología agustiniana releí directamente 
todo el Nuevo Testamento y, sobre todo, su testimonio sobre Cristo y la 
Iglesia: El ser y la misión salvífica del filial Siervo de Dios se prolongaba 
y completaba en la constitución y misión servicial de su eclesial Pueblo y 
Esposa. Así lo muestra el preanuncio veterotestamentario de la Iglesia 
como “sierva de Dios”. Es lo que refleja también un estudio neotestamen-
tario sobre “el Modelo” (= Cristo) y “el tipo” (= María) de la Iglesia sierva 
de Dios. Finalmente, tanto la eclesiología neotestamentaria como la de los 
documentos del Concilio Vaticano I coinciden en subrayar “el ser servicial 

45  La segunda edición apareció, finalmente, el año 2012. Ficha bibliográfica: La fe de 
la Iglesia: el símbolo de la fe, historia e interpretación, Caparrós Editor, Madrid 2011 [i.e. 
2012], 963 pp.

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        28733



de la Iglesia” o la eclesial “Sierva de Dios”, “de Cristo” y “del Espíritu”, 
como “la misión servicial” de aquella: En su “intra-eclesial servicio a Dios” 
y “a los hombres”, como en su “extraeclesial servicio de la evangelización” 
confirmado por “el servicio del amor” concreto. 

En la nueva edición de este ensayo eclesiológico hemos ampliado sen-
siblemente nuestro estudio sobre “el preanuncio” veterotestamentario de 
“la Iglesia sierva de Dios”, así como la parte central sobre “el misterio ser-
vicial de la Iglesia”. Mejorada esta última, principalmente, con el testimo-
nio de muchos textos patrísticos, así como del Conc. Vat. II y de Juan Pablo 
II. Esta edición ha sido ampliada también en dos “Apéndices” conclusivos: 
“Diakonia. Teología agustiniana del servicio”, y “El servicio de la Vida 
Consagrada. Sus raíces bíblicas y su fundamento eclesiológico”. Este se-
gundo apéndice se concluye con la sintética explicación del carisma y mi-
sión eclesial de las “Hermanas Agustinas, Siervas del Señor para la 
Evangelización”, por mí fundadas (Roma 1991). 

 

11) Agostiniane Serve del Signore per l'Evangelizzazione, A.S.S.E., 
Civitavecchia (Roma) 1992, 92 pp. 

Este librito es el Documento Basilar de las Agustinas Siervas del 
Señor para la Evangelización (A.S.S.E.): Congregación de Vida Consa-
grada –de derecho diocesano–, fundada por mí y por la Hermana Agustina 
italiana Madre Ángela Allegro (1991). Su documento Basilar lo hemos 
escrito por tanto los dos Fundadores de la mencionada Congregación 
agustina, pero la Madre Ángela se negó a poner su nombre en el Docu-
mento publicado, y por eso figura solo el mío. 

El Documento Basilar (= DB) en las A.S.S.E. consta de dos partes 
fundamentales. La 1ª parte se titula La dimensión comunitaria y evange-
lizadora de nuestro carisma. La dimensión comunitaria de las A.S.S.E. 
consiste en vivir, mediante el servicial amor mutuo, la comunión fraterna 
de “un solo corazón y una sola alma”,46 manifestando aquella comunión 
con la comunidad de todos los bienes. El paradigma supremo de tal co-
munión comunitaria es la vivida por Jesús con la Comunidad mesiánica 
de sus discípulos y discípulas. Su modelo cercano es la comunión comu-
nitaria de las primeras Comunidades Apostólicas (Hch 2,42; 4,31s). El 

46  Hch 4,32. [Nota del editor].

288                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 34



presupuesto esencial de tal comunión, causada por el Espíritu Santo (Hch 
4,31-32) es la asiduidad comunitaria a las cuatro fuentes del Espíritu (Hch 
4,32): La escucha de la Palabra y la “koinonía” o fraterna comunión en 
el eco personal de la Palabra, la cotidiana Fracción eucarística del Pan y 
las Oraciones. La dimensión evangelizadora de las A.S.S.E. consiste en 
su primordial apostolado del “servicio de la Palabra” (Hch 6,4), realizado 
en su triple fase kerigmática, catequética y didáctica. Un apostolado tes-
timoniado con el “servicio de la caridad” concreta, realizada en una ins-
titución de solidaridad humana y caritativa. La 2ª fase del D.B. de las 
A.S.S.E. expone “el itinerario existencial de nuestro carisma” en sus etapas 
principales “de iniciación”, –prenoviciado y noviciado, consagración tem-
poral–, juniorado o “neofitado de la Vida Consagrada” y consagración 
perpetua. En el Apéndice I exponemos el contenido y la modalidad de 
nuestro “Servicio de la Palabra” en su triple fase: Kerigmática, catequética 
y didáctica. Finalmente, en el Apéndice II exponemos “los signos carac-
terísticos” de las A.S.S.E.: nuestro “distintivo” específico y nuestro pecu-
liar “hábito religioso”. 

Las múltiples notas que acompañan el texto de D.B. muestra su sólida 
fundamentación en la Revelación bíblica, así como en la Tradición de la 
Iglesia (= Padres -especialmente San Agustín- y [el] Magisterio] y, en par-
ticular, a su Magisterio sobre la Vida Consagrada. 

 

12) Anástasis. Resucitó y resucitaremos (BAC, 536), [Biblioteca de Au-
tores Cristianos], Madrid 1993, I-XX, 712 pp. 

Durante la elaboración de mi comentario al Credo (1980-1985) tuve 
que consultar la principal bibliografía sobre la Resurrección de Jesús y 
sobre la escatológica resurrección de los muertos. Constaté entonces que 
faltaba un estudio global sobre dicho tema central y unitario (1Cor 15,20-
22) de la Revelación bíblica. Emprendí, por tanto, el servicio literario de 
colmar aquel vacío exegético y teológico. El resultado fue esta voluminosa 
monografía de científica exégesis teológica: A la luz del riguroso análisis 
de las fuentes literarias, es críticamente valorada la principal bibliografía. 
La 1ª parte versa sobre “el preanuncio de la resurrección de los muertos” 
en la literatura veterotestamentaria y del judaísmo antiguo. La anastasio-
logía del AT es estudiada a la luz de su “trasfondo religioso” en el Oriente 
Antiguo (Mesopotamia y Egipto, Canaán e Irán, Grecia y Roma), así 

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        28935



como de su “subsuelo teológico”, para culminar en “el testimonio textual” 
mediante el análisis exegético de todos los textos veterotestamentarios 
sobre la resurrección de los muertos. Un estudio completado por el de la 
anastasiología del Judaísmo antiguo con su contrapuesta creencia: A la ne-
gación de la resurrección final de los muertos (= Judaísmo helenístico, sa-
maritano y saduceo palestinense) se contrapone la fe anastasiológica del 
palestinense judaísmo esénico y farisaico, así como la liturgia y la literatura 
rabínica. La 2ª parte –la más amplia– expone “el anuncio sobre la resurrec-
ción de los muertos” o la anastasiología neotestamentaria. Introducida por 
un estudio sobre el “vocabulario anastasiológico del NT”, el vasto tema 
sobre “Jesús y la resurrección de los muertos” es tratado mediante un aná-
lisis exegético de los textos evangélicos sobre “los signos anastásicos de 
Jesús” o sus resurrecciones de muertos (la hija de Jairo,47 el hijo de la viuda 
de Naín48 y Lázaro49), y sobre su enseñanza a cerca de la resurrección es-
catológica de los muertos; sobre las profecías de su propia resurrección, 
así como su “Transfiguración” como “prolepsis anastática” de la Resurrec-
ción. El amplio estudio exegético y teológico sobre “la Resurrección cor-
poral de Jesús” incluye un análisis histórico-tradicional de los siete 
kerigmas pascuales de Hch, así como de los cuatro relatos pascuales de 
los Evangelios, para concluirse con el estudio exegético de los textos pau-
linos sobre la Resurrección de Jesús y la escatológica resurrección de los 
muertos. 

Añadimos seguidamente que la subida importancia del tema anasta-
siológico para la Revelación bíblica y la Teología cristiana justifica sobra-
damente nuestro voluminoso y bien documentado estudio. En efecto, la 
RESURRECCIÓN DE JESÚS es el mensaje culminante de los 4 Evan-
gelios, así como el eje de la teología paulina. Nada de extraño, pues, si la 
fe en la Resurrección de Cristo “distingue y caracteriza los cristianos res-
pecto a los demás hombres” (San Agustín); ya que “la de aquellos consiste 
en crecer en la Resurrección de Cristo” (San Agustín). Pues, esta “es la 
verdad culminante de nuestra fe en Cristo” (CEC50 638). Por lo demás, la 
escatológica RESURRECCIÓN DE LOS MUERTOS está sólidamente 

47  Mc 5,21-43. [Nota del editor].
48  Lc 7,11-17. [Nota del editor].
49  Jn 11,38-54. [Nota del editor].
50  Catecismo de la Iglesia Católica. [Nota del editor].

290                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 36



anclada en el AT y es una verdad central del mensaje de Jesús, así como 
de la teología paulina. Nada de extraño, pues, si “la resurrección de la 
carne constituye la fe de los cristianos, quienes somos tales por esta fe” 
(Tertuliano). Si, “nuestra esperanza … y fe es la resurrección de los muer-
tos: Quitada esta, cae toda la doctrina cristiana” (San Agustín). Pues, “creer 
en la resurrección de los muertos ha sido un elemento esencial de la fe cris-
tiana desde sus orígenes” (CEC 991)… Tales autorizados textos sobre la 
Resurrección de Jesús y de los muertos han sido confirmados amplia-
mente por nuestro estudio exegético y teológico de los textos bíblicos 
sobre el tema anastasiológico. En particular, nuestro análisis histórico-tra-
dicional de los textos neotestamentarios sobre la Resurrección ha mos-
trado que en un Evento sustancialmente histórico se enraíza esta verdad 
central de la fe cristiana. 

 

13) Fraternitá di Fedeli Agostiniani per l'Evangelizzazione, Civitavec-
chia (Roma) 1994, 85 pp. 

Este librito contiene el camino, la formación y el dinamismo apostó-
lico de la Fraternidad F.A.E.: Una asociación de Laicos Agustinos, que 
cooperan con las A.S.S.E. en el servicio de la Evangelización y de la Cari-
dad concreta, fundada en Roma y en Civitavecchia por Sor Ángela [Alle-
gro] y por mí el año 1992.51 

 

14) La Nuova Evangelizzazione. El riannuncio dell’Evangelo ieri ed 
oggi, Civitavecchia (Roma) 1999, 345 pp. 

En varios de sus documentos pontificios expuso el papa Juan Pablo 
II la importancia y urgencia de re-anunciar el Evangelio a la inmensa ma-
yoría de bautizados, que viven como si Dios no existiese y se comportan 
neopaganamente. Es la tarea urgente de la Nueva Evangelización, que la 
Iglesia debe realizar junto con su Evangelización a los aún paganos. El 
mencionado re-anuncio del Evangelio es el tema específico de este estudio 
exegético y teológico, en reiterada proyección pastoral. En la 1ª parte 

51  La Asociación “Fieles Agustinos para la Evangelización y la Solidaridad” 
(F.A.E.S.), fue registrada oficialmente el 11 de marzo de 1995 por el notario romano An-
tonio Perna. Sus Estatutos y el “Documento fundacional” llevan la aprobación del obispo 
de Civitavecchia, Girolamo Grillo. [Nota del editor].

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        29137



sobre “los Nuevos Evangelizadores” expongo la “necesidad y urgencia de 
la N.E.” Seguidamente delineo “el Paradigma” de la N.E. en tres episodios 
bíblicos: La re-evangelización de Israel por el profeta Elías (s. IX a.C.); el 
re-anuncio del Evangelio por Jesús resucitado a los discípulos de Emaús 
(Lc 24, 13-35); y la re-evangelización de los fieles de Galacia por el apóstol 
Pablo. El estudio sobre “la praxis de la N.E.” analiza y expone el contenido 
kerigmático, catequético y didáctico de aquella, así como sus agentes y des-
tinatarios principales, sus medios y su práctica concreta, sin olvidar su ma-
riano Modelo materno. La 2ª parte versa sobre “La vida de los Nuevos 
Evangelizadores”: Animada por una fe adulta en el Espíritu Santo y una 
probada fidelidad a su acción santificadora, así como por una filial devo-
ción a la “Madre y Modelo de los Evangelizadores”. La 3ª parte trata sobre 
“el testimonio de los Nuevos Evangelizadores” de la Iglesia, principal-
mente en su dimensión cristológica, paulina y mariana, así como “las exi-
gencias” de tal testimonio. 

 

15) Orazionale A.S.S.E. Roma 2003, 215 pp. 

En este librito hemos compendiado la extra-litúrgica práctica oracio-
nal de las A.S.S.E. La 1ª parte sobre “La preghiera quotidiana” comprende 
“la oración personal” y “comunitaria de la mañana”. Siguen luego las “ora-
ciones durante el día”: Dirigidas “a la SS. Trinidad”, al “Padre misericor-
dioso” y “al Hijo Unigénito”, así como “al Espíritu Santo”, a “María, 
Madre de Dios y de la Iglesia” y “a los Santos” (entre los cuales San José, 
San Agustín y Santa Mónica); oraciones “para las diversas circunstancias” 
(evangelización, estudio, trabajo, comidas, …), así como “oraciones de in-
tercesión” por la unidad de los cristianos y por las vocaciones, por la paz 
en el mundo y por nuestros enemigos, por nuestros familiares y benefac-
tores … La 2ª parte expone “Otras prácticas de piedad”: Entre ellas “el 
examen cotidiano de conciencia” y el semanal “Escrutinio orante”, así 
como tres formas del “Santo Vía Crucis”. En un Apéndice final recogemos 
y recordamos las más basilares “Verdades Cristianas”, que también los 
consagrados y las consagradas no debemos olvidar y sí tener muy pre-
sente, para vivirlas personalmente y testimoniarlas. 

Muchas de las oraciones y prácticas de piedad del presente Oracional 
han sido creadas por mí y algunas por [la] Madre Ángela Allegro; otras 
provienen de San Agustín y de la liturgia de la Iglesia: En todas ellas se 

292                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 38



trasluce el carisma servicial de las A.S.S.E. y para que les sirva en la viven-
cia del carisma fue escrito. 

 

16) La Nueva Catequesis. Complemento de la Nueva Evangelización, 
I-II, Caparrós, Madrid 2008.52 

La Nueva Evangelización necesita ser completada con una Nueva Ca-
tequesis o reeducación cristiana a una fe testimoniante. Tal es el tema cen-
tral de nuestro libro. Su importancia y actualidad se manifiesta pronto a 
quien tenga en cuenta la respectiva sobre la Nueva Evangelización. Por 
otra parte, el interés de la Nueva Catequesis se desvela en la reflexión 
sobre la cualidad cristiano-católica de la religiosidad hodierna, una reli-
giosidad contradictoria. Existen varios indicios objetivos en el mundo ac-
tual; y sin embargo es profunda la crisis de fe cristiano-católica, en 
naciones e incluso continentes (¡Latinoamérica!) tradicionalmente cató-
licos. En la 1ª parte de nuestro libro sobre “La urgencia de la Nueva Cate-
quesis” exponemos ante todo los indicios objetivos de “la hodierna sed de 
Dios”, así como de una “fe (cristiana) todavía no adulta”. Esto último 
muestra la necesidad urgente la Nueva Catequesis, que completa la Nueva 
Evangelización. La 2ª parte indaga y expone “el paradigma de la Nueva 
Catequesis”, y lo hemos individuado tanto en el De catechizandis rudibus 
de San Agustín, como en la Exhortación apostólica Catechesi Tradendae 
de Juan Pablo II. A la luz de esos dos modelos catequéticos exponemos 
en la 3ª parte las principales características de la Nueva Catequesis”: Debe 
ser completa y breve, agapológica y joriel [sic], cristológica y mariocén-
trica, así como –y sobre todo– bíblica. La 4ª parte del libro se ocupa de “la 
dimensión bíblica de la Nueva Catequesis”. En ella intentamos ofrecer una 
exposición catequética de las etapas y temas más salientes de la bíblica his-
toria de la Salvación.  

He escrito este libro como hijo espiritual del gran Padre San Agustín: 
el autor del “De catechizandis rudibus” y el mayor Catequista y Catequeta 
de la Iglesia antigua. Por lo demás, he redactado estas páginas con el 
mismo espíritu servicial de los libros anteriores. Si este libro sirve a la Ca-

52  La edición de esta obra escrita en español salió publicada en italiano: Nuova Cate-
chesi. Complemento della nuova evangelizzazione, Librería Editrice Vaticana, Città del Va-
ticano 2008, 306 pp., ilustr.

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        29339



tequesis y a los Catequistas de la Iglesia, no ha sido escrito del todo en 
vano. 

 

17) Anotación final  

Complemento de mi indicado servicio literario a la Iglesia es mi par-
ticipativa a dos Instituciones Bíblicas: La Comisión Bíblica Española y la 
International Society of the New Testament Studies. El año 1978 yo [sic] y 
varios colegas españoles fundamos en Sevilla la “Comisión Bíblica Espa-
ñola” y desde entonces soy miembro de ella. Asimismo, por ruego de mis 
colegas y amigos alemanes Rudolph Schnackenburg y Joachim Gnilka, 
ese mismo año fui nombrado miembro de la ilustre International Society 
for the New Testament Studies (Cambridge), a cuyos congresos internacio-
nales participé varias veces con algunas conferencias. También asistí reite-
radamente a las “Journées Bibliques de Louvain” (Louvain), y en dos 
ocasiones colaboré activamente. Por información objetiva debo añadir que 
las autoridades del Instituto Patrístico ‘Augustinianum’ (Roma) –en rea-
lidad algún envidioso Hermano agustino– se negaron a financiar tanto mi 
participación activa (viajes, etc.) a las mencionadas Instituciones Bíblicas, 
como la publicación de mis libros: En ambos casos yo figuraba siempre 
como profesor del indicado Instituto. ¡Que el Señor no se lo tenga en 
cuenta! 

4. El servicio fundacional 

Mi servicio fundacional a la Iglesia, como cofundador de las “Agusti-
nas Siervas del Señor para la Evangelización” (A.S.S.E.), comenzó en el 
año 1991. Una PREMISA ESENCIAL de cuanto diré es: Confieso ante 
Dios y ante la historia, que mis relaciones con la Madre Ángela Allegro 
–Cofundadora de las A.S.S.E. y al presente Superiora General de la nueva 
Congregación– son las de una amistad y cooperación humana, cristiana y 
agustina totalmente transparente y en sintonía con nuestro voto de casti-
dad. De ello puede dar testimonio Don Renzo Coponi, un venerable sa-
cerdote diocesano residente y activo en Civitavecchia, mi confesor desde 
el año de la Fundación de las A.S.S.E., y aún al presente, a quien en estas 
líneas recuerdo y recordaré siempre con fraterno afecto. 

 

294                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 40



1) Los principales ANTECEDENTES de la fundación de las A.S.S.E. 
son los siguientes: 

 

A.- Ante todo ALGUNAS VERDADES SÓLIDAS, que me acom-
pañaron desde mi Profesión Solemne y mi Ordenación Sacerdotal: 

- Yo sabía que JESÚS tuvo conciencia de ser el mesiánico “Siervo de 
Dios”, y por Él fue enviado ante todo para “evangelizar”. Asimismo, me 
constaba que Jesús instituyó repetidamente a sus Discípulos sobre el es-
píritu del servicio mutuo y, durante su ministerio, los envió dos veces a 
evangelizar, antes del envío definitivo a “evangelizar todos los pueblos”. 
También me constaba que en la vida de las COMUNIDADES APOSTÓ-
LICAS fue central la imitación de Cristo-Siervo de Dios (Fil. 2,5ss; 1Pe 
2,21-25, etc.), así como el evangelizador “servicio de la Palabra” (Hch 6,4) 
sellado con el servicio de la caridad. 

- Yo sabía bien que la “Cristología del Siervo” es central en la teología 
de San Agustín. Quien asimismo concibió la Vida Consagrada como “el 
libre servicio a Dios” en el “servicio de la Iglesia”. Por ello se autodesignó 
“siervo de Dios”, y destinó a los consagrados y consagradas “siervos” y 
“siervas de Dios” o “de Cristo”. 

- Yo sabía bien que desde su fundación como Orden Mendicante, la 
Orden Agustina “está fundada sobre la tarea de la evangelización” y que, 
por tanto, “evangelizar es esencial a” ella (Jordán de Sajonia53 y Balbino 
Rano54). 

- Yo sabía bien que “la Iglesia existe para evangelizar” (Pablo VI), y 
que “la catequesis es una tarea absolutamente primordial de su misión” 

53  Jordán de Quedlinburg o de Sajonia (ca. 1300-1370), natural de Sajonia (Alemania), 
agustino ermitaño, estudió en Bolonia (1317-1319) y París (1319-1322), profesor en los estu-
dios generales de Erfurt (1327-1333), y Magdeburg (1336-1338); provincial de Sajonia (1341-
1351). Autor de influyentes obras de espiritualidad, siendo la más conocida su Liber 
vitasfratrum (1357), publicada en Roma en 1587. Falleció en Viena en 1370. [Nota del editor].

54  Balbino Rano Gundín (1933-2005), natural de Congosto (León), agustino (1954), li-
cenciado en Historia por la Pontificia Universidad Gregoriana, de Roma (1961); profesor de 
historia y espiritualidad de la Orden de San Agustín en el Colegio Santa Mónica y en el Ins-
tituto Patristicum ‘Augustinianum’ (1962-2003); archivero general (1966-1971), procurador 
general (1971-1983), y postulador general (1983-1989). Autor de numerosos artículos y libros 
de historia agustiniana. Falleció en Valladolid el 14 de abril de 2005. [Nota del autor].

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        29541



(Juan Pablo II): Ambas cosas –evangelización y catequesis– son centrales 
en la vida de los Pastores, Consagrados y Laicos cristianos. Así lo constaté 
durante los muchos años de mi servicio pastoral en una parroquia romana 
(cf. supra): De gran necesidad de re-evangelizar y catequizar a la mayoría 
de los bautizados no practicantes. 

- Finalmente, yo sabía bien que “las cosas de Dios” inician con la pe-
queñez y debilidad humana, en la prueba se consolidan y maduran, pues 
“el grano de trigo debe caer en el surco y morir para dar mucho fruto” (Jn 
12,24). Es decir: ¡Nada bueno y grande se hace en la Iglesia, sin mucho su-
frimiento! Pues, Dios exige la libre fe total en Él, para poder actuar con su 
omnipotencia. ¡Amor! 

 

B. Otro IMPORTANTE ANTECEDENTE a la fundación de las 
A.S.S.E. fue el servicio catequético que, obedeciendo al Rmo. P.  General, 
ofrecí los sábados por la tarde en el Instituto Patrístico ‘Augustinianum’ 
(1978-1985) y, a petición de las Superioras mayores, en la Casa Generalicia 
y de Formación de las “Agostiniane Serve di Gesù e Maria” (1979-1990). 
Con la Hermana Leonilde (= Ángela) Allegro -entonces Secretaria gene-
ral y luego Consejera- trabajamos durante años en aquella y otras Comu-
nidades de dicho Instituto en la iniciación a la lectura personal y 
comunitaria de la Sagrada Escritura: Para que las hermanas tuvieran en 
la Comunidad el espiritual alimento necesario, sin necesidad de buscarlo 
fuera en algún Movimiento Eclesial. Dicho trabajo dio mucho fruto: Fo-
mentó la comunión fraterna en las comunidades, crecieron las vocaciones, 
se fundaron misiones (Congo, India, Filipinas, …), etc. Todo ello, sobre 
todo, por iniciativa y celo de Sor Leonilde (= Ángela) Allegro. El año 1989 
fue elegida Superiora General de su Congregación. Ya en los años prece-
dentes constató la oposición de varias superioras locales a la renovación 
iniciada en las Comunidades: ¡En su ausencia se “deshacía” cuanto en fa-
tiga se había “edificado”! Varias jóvenes Religiosas, desanimadas, le pro-
ponían dejar la Congregación: ¡No veían futuro a su vida consagrada en 
una auténtica comunidad fraterna y en un servicio de evangelización! Sor 
Leonilde (= Ángela) constató con pena, que lo que desde años estábamos 
proponiendo a las Comunidades era “vino nuevo en odres viejos”.55 Por 

55  Mt 9,17; Lc 5,37. [Nota del editor].

296                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 42



ello, a finales del año 1989 me pidió “darle una mano para FUNDAR una 
nueva forma agustiniana de Vida Consagrada”. Rechacé la propuesta, in-
vitándole a continuar la “renovación” emprendida. El año 1990 Sor Leo-
nilde (= Ángela), tras reiterada constatación de la oposición mencionada, 
me reiteró con firmeza la propuesta indicada: “Con usted o sin usted, va-
rias Religiosas y yo estamos decididas a iniciar una nueva forma agusti-
niana de Vida Consagrada, centrada en la vivencia personal y comunitaria 
de la Palabra, para dedicarnos plenamente a la evangelización y cateque-
sis. ¡Nos dé una mano, como lo ha hecho hasta ahora!”. Tras madura re-
flexión y mucha oración, acepté la propuesta mencionada. Con la 
condición de que ella y las otras cinco Religiosas, decididas a seguirla, 
mantuviesen el secreto absoluto mientras no iniciase la fundación. 

 

2) El COMIENZO de la Fundación de las A.S.S.E. fue –tanto para 
mí como para Sor Ángela Allegro– difícil y doloroso, pero esperanzador 
y entusiasmante. Comenzamos a orar mucho y a trabajar juntos sobre los 
principios fundamentales del nuevo carisma agustino de Vida Consagrada. 
Pues debía inspirarse en “la Regla de los Siervos de Dios” de San Agustín, 
así como en los documentos del moderno Magisterio Eclesiástico sobre 
la Vida Consagrada, con un fuerte acento en la fraternidad de la Vida Co-
munitaria, así como en el evangelizador y catequético “servicio de la Pala-
bra” salvadora en la Iglesia. Tras varios meses de colaboración quedó 
perfilado nuestro carisma, en dos bosquejos devenidos luego las “Cons-
tituciones A.S.S.E.” y el “Documentos Basilar” de las A.S.S.E. Su CA-
RISMA puede ser sintetizado así: 

Las Agustinas Siervas del Señor para la Evangelización son una 
Congregación femenina de Vida Consagrada en la Iglesia, inspirada en 
las Regla de San Agustín. Sus miembros se comprometen a vivir la co-
munión en el amor servicial, manifestada en la comunidad de todos los 
bienes; y realizada por el Espíritu mediante la asiduidad a la audición de 
la Palabra y a la “comunión” fraterna de aquella, así como a la celebración 
de los Sacramentos (Reconciliación y Eucaristía) y a la oración (cf. Hch 
2,42; 4,31-32). Todo para practicar nuestro “apostolado característico en 
la Iglesia, consistente en el evangelizador y catequético “servicio de la 
Palabra”, testimoniado con el “servicio de la caridad” concreta (más de-
talladamente lo expongo en los dos mencionados documentos). 

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        29743



La colaborativa redacción del bosquejo inicial de los dos citados do-
cumentos (Constituciones y Documento Basilar) fue posible, gracias a la 
fidelidad común al secreto mencionado por parte nuestra y de las cinco 
Religiosas. La finalidad del secreto era sobre todo la intencionalidad si-
guiente: En el próximo Capítulo General Intermedio de la mencionada 
Congregación agustina presidida por [la] Madre Leonilde (= Ángela) 
Allegro, ella expondría públicamente el plan de nuestra Fundación, pre-
sentaría su dimisión como Superiora General y junto con las cinco Reli-
giosas se despedirán fraternalmente de la Congregación. Pero una de las 
cinco Religiosas rompió el secreto, y la Vicaria General con su Consejo 
decidieron “procesar” a Sor Leonilde (= Ángela) Allegro (¡sin hablar nada 
con ella!) ante la Congregación de Religiosos (Vaticano). La noticia llegó 
a Sor Leonilde (= Ángela) por un sacerdote amigo del “ambiente” del Va-
ticano, quien le aconsejó escribir rápidamente una carta a la mencionada 
Congregación: Presentando su dimisión como Superiora General y pi-
diendo la dispensa de los votos. Así lo hizo. Y justo con las cuatro Religio-
sas fieles abandonaron la Casa Generalicia y se dirigieron a Fregene 
(Roma). Eran las 15:45 horas del 22 de febrero de 1991. El indicado pue-
blecito marítimo cercano a Roma fue indicado por mí; Sor Ángela me in-
formó por teléfono sobre la rápida decisión tomada por ella y las demás 
Religiosas; notificada la situación emergente a mis entrañables amigos ro-
manos Gottardo Angella y Fausta Pierantoni, con sorprendente confianza 
en nuestra naciente Fundación –de cuyo proyecto yo había previamente 
informado a los mencionados amigos–, me indicaron su casa de Fregene 
como residencia provisional de las cinco Hermanas. Allí, a la hora conve-
nida, las precedí junto con el joven Claudio (hijo de los mencionados ami-
gos). Los dos arreglamos las cosas necesarias para acogerlas. Por fin 
llegaron, y las saludamos con júbilo en nuestra primera casa doméstica. 
Tras reposar un poco de su comprensible cansancio, cantamos todos juntos 
el “Te Deum”, luego ante un Crucifijo les leí el “Acta de la Fundación”, al 
que respondimos con el canto del “Magnificat” y finalmente del “Veni 
Creator Spiritus”. Así, en ese día 22 de febrero de 1991, fiesta de la “Cá-
tedra de San Pedro”, FUE FUNDADA LA ASOCIACIÓN DIOCE-
SANA DE VIDA CONSAGRADA “AGUSTINAS SIERVAS DEL 
SEÑOR PARA LA EVANGELIZACIÓN”. 

Seguidamente cenamos pizza y coca-cola: ¡Era lo único que pude 
comprarles! Al día siguiente nos presentamos Sor Ángela y yo al Obispo 

298                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 44



local Mons. Diego Bona56: Le expusimos nuestro carisma y le presentamos 
nuestro bosquejo de Constituciones y del “Documento Basilar”. Monse-
ñor Diego nos escuchó visiblemente interesado, y respondió: “Yo reco-
nozco válido este vuestro carisma de Vida Consagrada y lo considero 
servicio de apostolado muy necesario para mi Diócesis y, en general, para 
mis diocesanos. ¡Vivid ese carisma; estad tranquilos en mi Diócesis! ¡Nadie 
os podrá disturbar!” Después nos preguntó: “Bien, pero ¿el “ubi consis-
tant”? Lo que significaba: ¿De qué viviréis? Nuestra respuesta fue: “¡El 
Señor proveerá, si está es Obra suya!” “Tenéis razón” nos respondió. Y 
seguidamente nos entregó un talón suyo de 500.000 liras, comentando: 
“Esto es el primer signo de la Providencia para con vuestra naciente Obra 
y de mi sí a ella”. Y, tras bendecirnos, nos despedimos llenos de consolación 
y alegría, que luego compartimos en casa con las Hermanas. 

 

3) Los PRIMEROS PASOS de la nueva Comunidad A.S.S.E., presi-
dida por [la] Madre Ángela Allegro, fueron de intensa vivencia personal 
y comunitaria de nuestro carisma, tanto en su comunión fraterna como 
en su servicio evangelizador: Vivían en gran pobreza material, sin que les 
faltase el necesario alimento cotidiano, provisto también con ofertas de se-
glares amigos míos a cuya puerta humildemente mendigué. Por lo demás, 
la Madre y las Hermanas eran alentadas por mi cotidiana visita por las 
tardes para celebrar con ellas la Alabanza vespertina y la Eucaristía. De 
todo ello había informado personalmente el Vicario General –el Rvmo. 
P.  General estaba fuera–, así como a mi Superior local, de quien obtuve 
el permiso para la cotidiana visita a la Comunidad A.S.S.E. Puesto que la 
casa de Fregene (Roma) había sido arrendada para el periodo estival 
(junio-septiembre), los mencionados amigos romanos Gottardo y Fausta- 
nos ofrecieron parte de su villa en Tolfa [Lazio, Roma], a donde la comu-
nidad A.S.S.E. se trasladó el 25 de mayo de 1991, donde siguió viviendo 
intensamente –en la alegría y pobreza– nuestro carisma. Como Tolfa per-
tenece a la Diócesis de Civitavecchia –Tarquinia–, la Madre Ángela y yo 

56  Diego Natale Bona (1926-2017), natural de Castiglione Tinella (Italia), sacerdote 
(1950), párroco de Santa María Stella Maris, de Ostia, y de San Francisco Javier, de Roma; 
obispo de Porto-Santa Rufina (1985-1994), y de la diócesis de Saluzzo (1994-2003); presi-
dente de la asociación internacional Pax Christi (1994-2002). Falleció en Roma el 29 de 
abril de 2017. [Nota del editor].

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        29945



nos presentamos a su obispo Mons. Girolamo Grillo,57 para exponerle 
nuestro carisma y ponernos a su disposición. Me conocía por mis libros 
sobre el Padrenuestro y el Credo, y había oído hablar de nosotros a Mons. 
Diego Bona. Nos escuchó interesado y nos acogió en su Diócesis. Unos 
días después formuló el “Decreto de erección ad experimentum por tres 
años” como “Asociación diocesana de Vida Consagrada A.S.S.E.58 Luego 
nos ofreció gratuitamente un pequeño apartamento en el mismo edificio 
de la Curia Episcopal (Civitavecchia). A donde la comunidad A.S.S.E. se 
trasladó (septiembre de 1991), y diariamente participaba a la Eucaristía 
en la adyacente Iglesia-Catedral –yo las visitaba los fines de semana–: Sin 
trascurar [sic: descuidar] mi vida comunitaria en la Comunidad de Santa 
Mónica (Roma), mi servicio docente en el “Augustinianum”, ni mi servicio 
literario (= redacción del libro ANÁSTASIS y de varios artículos sobre 
este tema, publicados en Revistas agustinas de España). 

 

4) Un poco de ESTABILIDAD experimentó la Comunidad A.S.S.E. 
en la nueva Civitavecchia. El mes de julio de 1991 la Madre Ángela y yo 
disfrutamos un descanso en casa de mi madre (Los Barrios de Gordón, 
León), e iniciamos la redacción de nuestro “Documento Basilar” (con-
cluido después en Civitavecchia). Pastoralmente las Hermanas desempe-
ñaban su servicio evangelizador y catequético en la Parroquia de la SS. 
Trinidad, acogidas y sostenidas con encomiable celo apostólico y ejemplar 
caridad fraterna por su Párroco don Renzo Coponi (mi confesor). Varias 
personas de la Parroquia ayudaban materialmente a las Hermanas con sor-
prendente generosidad humana y cristiana, de modo que ellas podían de-
dicarse casi todas las tardes a la evangelización y a la catequesis para los 
adultos. En octubre [de] 1992 [la] Madre Ángela tuvo que operarse de un 

57  Girolamo Grillo (1930-2016), natural de Parghelìa (Italia), sacerdote (1953), estudió 
Sociología en la Pontificia Universidad Gregoriana, de Roma, y en la Universidad Católica de 
Lovaina; doctor en Sociología; obispo de Cassano all’Jonio (1979-1983) y Civitavecchia - Tar-
quinia (1983-2006); canónigo de la Basílica Santa María Mayor, de Roma (2007). Falleció de 
modo repentino el 22 de agosto de 2016 en Odorheiu Secuiesc (Rumanía). [Nota del editor].

58  La “Associazione Diocesana delle Agostiniane Serve del Signore per l’Evangeliz-
zazione (A.S.S.E.)” fue erigida canónicamente el 20 de mayo de 1992 por el obispo de Ci-
vitavecchia - Tarquinia, Girolamo Grillo. El documento protocolizado se ofrece al final de 
estas páginas. [Nota del editor].

300                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 46



cáncer maligno en el seno derecho: Operación grave y quimioterapia 
fuerte, (¡superadas con ejemplar aceptación y paciencia cristiana!), que 
minaron su salud y redujeron su actividad. Por este motivo tuve que in-
tensificar mi presencia en la Comunidad A.S.S.E. para atender a la forma-
ción de nuestras Novicias, siempre con el permiso del P.  Rector de Santa 
Mónica (Roma). En noviembre [de] 1993 el señor Obispo nos cedió un 
apartamento más amplio junto a la Iglesia “Santa Maria dell’Orazione” 
(Civitavecchia), donde la Comunidad A.S.S.E. residió hasta marzo [de] 
1996. El 16 de marzo [de] 1995, durante la Vigilia Pascual, nuestras prime-
ras cuatro Novicias se consagraron al Señor en la iglesia parroquial de la 
SS. Trinidad y en la solemne Liturgia concelebró también el Rdo. Padre 
Balbino Rano, O.S.A., probablemente el mejor conocedor de la Orden 
Agustina en el siglo XX. En esa ocasión nos animó a continuar la obra 
emprendida, pues –dijo textualmente– “vuestra Congregación es la mejor 
entroncada en el espíritu y carisma de la Orden Agustina”. Así nos lo había 
dicho a [la] Madre Ángela y a mí en diversas ocasiones, entre ellas, cuando 
nos regaló un ejemplar de su libro “Augustinian Origins, Charism, and Spi-
rituality” (ed. by John E. Rotelle, OSA), 1994;59 su dedicatoria dice así: “A 
las Agustinas Siervas del Señor para la Evangelización, para que le sirva 
de estímulo comprobar una vez más que su carisma está en el corazón de 
nuestra Orden Agustina. Balbino Rano, Roma, 9-V-1995”. (¡Gracias de 
corazón, queridísimo hermano¡ ¡Descansa en paz! ¡Y que el Señor te eleve 
muy alto en la gloria de sus santos, desde donde puedas interceder por 
nosotros, en particular por este pobre pecador!). 

Entre tanto en ese mismo año el señor Obispo nos cedió por “com-
medata” [sic] una gran casa de la Diócesis, que amenazaba ruinas: ¡Era 
ideal para la Casa Madre de las A.S.S.E.! Pero, ¿la reparación y la acomo-
dación del edificio? El Señor proveyó admirablemente. En efecto, un 
joven ingeniero de la construcción, –Marco Censasorte–, casado y con tres 
hijos, nos conoció personalmente y le informamos sobre nuestro carisma, 
así como sobre la “dificultad” de reestructurar la casa recibida. Al día si-
guiente nos visitó y dijo: “Yo creo en lo que soy y estáis haciendo. Si me 
lo permitís, me embarco en vuestra barca”. Y devino [sic] uno de nuestros 
grandes benefactores: Gratuitamente nos hizo el proyecto y dirigió las 

59  Augustinian Origins, Charism, and Spirituality, Edited by John E. Rotelle, Augusti-
nian Press, Villanova, PA (USA) 1994, 531 pp. [Nota del editor].

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        30147



obras de nuestra casa central y nuestro Pensionado de Santa Rita (Civi-
tavecchia), así como de nuestros “Centros Misioneros A.S.S.E.: En 
Douala60 (Camerún) y en Punalur61 (Kerala, India). 

En el curso del año 1995 [la] Madre Ángela y yo tuvimos que dedicar 
mucho tiempo a encontrar fondos económicos para la reestructuración 
de la Casa Madre (Civitavecchia). Esta circunstancia y su necesario servi-
cio de formación de las novicias A.S.S.E. me obligaban a dejar mi residen-
cia en el Colegio Santa Mónica (Roma) y fijarla en la Casa Madre de los 
A.S.S.E.,62 manteniendo mi afiliación en la Comunidad de Santa Mónica 
y mi servicio académico en el Instituto Patrístico ‘Augustinianum’ (Roma). 
Así lo propuse en una carta al Rvmo. P.  General (Miguel Ángel Orcasi-
tas). El 31 de marzo [de] 1996 el Rvdmo. P.  General me respondió en una 
carta (que ni siquiera dignó entregársela, la dejó en la portería del Colegio 
Santa Mónica), en la que tergiversaba totalmente mis reales intenciones y, 
en caso de persistir en mi proyecto, me invitaba a “solicitar la exclaustra-
ción”, sin ninguna invitación al diálogo fraterno. 

Por insistente solicitud mía (carta del 29 de abril [de] 1995), aquel 
diálogo tuvo lugar (18 [de] mayo [de] 1996) con presencia del Asistente 
General español: Le expresé mi proyecto de residencia en Civitavecchia 

60  Duala, en francés Douala, es la mayor ciudad de Camerún. El “Centro Agustiniano 
de Evangelización y Solidaridad” de Douala, contó con la colaboración del Gobierno came-
runés, quien proporcionó el terreno, y la ayuda financiera de la Congregación de Propaganda 
Fide. Cf. Anexo –“Agustinas Siervas del Señor para la Evangelización”– a la carta de Santos 
Sabugal a Isaac González (Civitavecchia, 2 de septiembre de 1996). [Nota del editor].

61  Punalur es una población situada en la parte oriental del distrito de Kollam, en Ke-
rala, a orillas del río Kallada (India).

62  El programa anual de actividad de Santos Sabugal, a modo de resumen, se lo ex-
pone en carta a primeros de enero de 1995 a su hermano de hábito Isaac González Marcos, 
al hilo del tema de la “formación permanente” de la provincia de Castilla. Dice así: “1) Cla-
ses los dos semestres sobre Exégesis bíblica; 2) Lectura constante de temas bíblicos, teoló-
gicos y patrísticos; 3) Tres catequesis semanales para adultos; 4) Dos instrucciones 
semanales a las A.S.S.E. y a las Novicias; 5) Un ‘escrutinio orante’ de la Palabra de al menos 
3 horas todos los sábados en las A.S.S.E. y las Novicias; 6) Ejercicios espirituales a las 
A.S.E.E. y a las Novicias 8 días antes del 28 de Agosto; 7) Curso de formación a las A.S.S.E. 
los 15 primeros días de septiembre; 8) Cinco días de ejercicios Espirituales con la Comuni-
dad de Santa Mónica”: Carta de Santos Sabugal a Isaac González (Roma, 11 de enero de 
1995). Mi agradecimiento amigo a Isaac González por la facilidad que me ha dado para 
consultar de esta epístola y otras varias a él dirigidas por Santos Sabugal. [Nota del editor].

302                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 48



y de afiliación a la Comunidad de Santa Mónica, con el empeño del ser-
vicio académico en el ‘Augustinianum’. El rechazo total del Rvmo. P.  Ge-
neral dominó nuestro encuentro. En realidad, desde hacía meses había 
decidido mi cese como miembro de la Comunidad internacional y como pro-
fesor del ‘Augustinianum’, como me lo mostró el 1 de junio de 1996 el P.  Ra-
fael Lazcano, venido de Madrid, en realidad, para informarme de la decisión 
tomada por el Rvmo. P.  General (cf. supra), quien el 30 de junio [de] 1996 
escribió el “decreto oficial –en respuesta a mi petición “obligada”– de mi 
cese como miembro de la Comunidad Santa Mónica y de mi incorporación 
a la Provincia Agustina de Castilla (España). En carta del l1 [de] septiembre 
[de] 1996 informé al P.  Provincial (Isidro de la Viuda) de la decisión tomada 
por el Rvmo. P.  General, exponiéndole mi deseo de “presidir, junto con [la] 
Madre Ángela, la Asociación diocesana A.S.S.E.” y “poder hacerlo como 
consagrado agustino”. En decreto oficial (19 [de] octubre [de] 1996) el P.  
Provincial me “afilió” a la madrileña Comunidad de San Juan de Sahagún 
y me concedió vivir en la Casa Madre de las A.S.S.E. conforme a la legisla-
ción de la Iglesia: Según la cual “las religiosos han de residir en su propia 
casa religiosa”; pero “el Superior mayor, con el permiso de su consejo y con 
justa causa, puede permitir a un miembro que viva fuera del Instituto” por 
“más de un año…, por motivos de enfermedad, de estudios o para ejercer 
el apostolado en nombre del Instituto” (CIC, can. 665, 1). (Así viven actual-
mente –me aseguró un amigo sacerdote y religioso, y buen conocedor de la 
Vida Consagrada y en su tiempo colaborador estrecho de Pablo VI– la ma-
yoría de los fundadores y fundadoras religiosos). El mencionado P.  Provin-
cial me hizo análoga concesión durante un encuentro y diálogo fraterno el 
11 [de] diciembre [de] 1997 en la Curia Generalicia (Roma). Y durante su 
mandato renovó en dos ocasiones tal concesión. Por mi parte, visité mi Co-
munidad madrileña siempre que tuve ocasión de hacerlo; y colaborando li-
terariamente en la “Revista Agustiniana”. 

Entre tanto mi actividad como Cofundador fue íntegra: Con [la] 
Madre Ángela fundamos los Centros Misioneros A.S.S.E. en Douala, Ca-
merún (1997), Quito, Ecuador (1997), Trenton, New Jersey, USA (1998) y 
Punalur, Kerala (India). 

 

5) Las DIFICULTADES como Fundador agustino de las A.S.S.E. co-
menzaron cuando en abril de 2001 fue elegido el nuevo Superior provin-

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        30349



cial (P. Jesús Paniagua). Quien el 11 [de] junio [de] 2001 me convocó en el 
Colegio Santa Mónica (Roma). Hablamos sobre mi situación. Le propuse 
continuar la situación de vida durante el Provincialato anterior. Se negó 
radicalmente a tal convención. Le recordé que conforme a la mencionada 
ley de la Iglesia vivían actualmente muchos fundadores consagrados y 
consagradas. De nuevo se negó a concederme tal permiso. Les supliqué 
me indicase el motivo de tal negación: Si en los años anteriores otros her-
manos vivieron muchos años fuera de sus comunidades por algunas de las 
razones indicadas en la ley de la Iglesia, yo podía hacerlo “para presidir y 
formar eficazmente las Hermanas A.S.S.E.” junto con la Madre Ángela 
Allegro: ejerciendo ese “apostolado en nombre de” la Provincia (CIC, can. 
665, 1); después de todo, le recordé con humildad, que “La Iglesia [de los 
Pastores, consagrados y laicos] existe para evangelizar” (Pablo VI, Exh. 
apost. EN 14); que “la catequesis es una tarea absolutamente primordial 
de la misión de la Iglesia” (Juan Pablo II, Exh. apost ET 15); que a la esen-
cia de la Vida Consagrada pertenece “colaborar al evangelizador anuncio 
del Reino” de Dios (Conc. Vaticano II, Const. LG 44), mediante “la evan-
gelización” a los paganos y “la nueva evangelización” a los bautizados neo-
paganizados (Juan Pablo II, Exh. apost., VC 72-81). Puesto que 
actualmente “en la Provincia casi nadie evangeliza y catequiza, incluso 
“los Hermanos se niegan a dar clases de Religión en nuestros Colegios (!). 
(Boletín Informativo de la Provincia de Castilla, año 1999: información 
ofrecida personalmente el 11 [de] octubre [de] 1977 al autor por el P.  Pro-
vincial, Isidro de la Viuda). ¡Permitid que alguno y algunas lo hagan “en 
nombre de” la Provincia de Castilla, dejando mi residencia de Civitavec-
chia (Roma)! Nueva negación rotunda, con la exhortación a reincorpo-
rarme totalmente a la Provincia, dejando mi residencia de Civitavecchia 
(Roma). Le recordé que actualmente las Hermanas A.S.S.E. son una rea-
lidad eclesial [con] Casa Madre en Civitavecchia, Roma; Comunidades en 
Camerún, Ecuador, USA e India; Pre-novicias y Novicias en las 4 men-
cionadas comunidades … Todo ello requiere mucho empeño y tiempo; 
que no puedo en conciencia dejar a [la] Madre Ángela, por su delicada 
salud corporal a causa de la grave operación sufrida (= tumor maligno en 
el seno derecho) … La respuesta del Superior Provincial fue renovar su 
propuesta de modo decisivo, prometiendo consultar con su Consejo antes 
de decidir definitivamente. Pasaron 3 meses sin recibir noticias, ni siquiera 
respondió a mi carta del 11 [de] julio, en la que le reiteré mi petición. Entre 

304                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 50



tanto, yo oraba mucho y consulté tanto a mi confesor como a un amigo 
sacerdote y religioso del “ambiente” del Vaticano y de la Congregación 
de Religiosos: Con la luz de la oración y el consejo de las mencionadas 
personas, vivía en paz mi servicio fundacional a las Hermanas A.S.S.E. Fi-
nalmente, el 10 [de] septiembre [de] 2001, con ocasión de su participación 
en el Capítulo general, el Superior Provincial me convocó para un nuevo 
encuentro. Tuvo lugar el 21 [de] septiembre [de] 2001 en el Colegio Santa 
Mónica: Reiteró su negación a concederme el permiso solicitado y la ex-
hortación a reincorporarme a una Comunidad de la Provincia, –al menos 
3 o 6 meses al año–, desde donde podía desarrollar mi servicio a las Her-
manas A.S.S.E. Le respondí que “eso superaba mis posibilidades físicas y 
morales, recordándole que como yo vivían la mayor parte de los actuales 
Fundadores Religiosos: Si el anterior Provincial me concedió tal permiso 
conforme a la mencionada ley eclesiástica, también él podía hacerlo”. El 
Superior Provincial siguió inflexible en su decisión. Y en conciencia, por 
las razones expuestas, tomé la mía: “Seguir como bajo el Provincialato an-
terior, o incardinarme a la Diócesis de Civitavecchia (Roma) y pedir la 
exclaustración”. Así nos despedimos. 

 

6) Solicitar la EXCLAUSTRACIÓN tras casi 40 años de votos solem-
nes era una decisión dolorosa pero necesaria, que no me quitó la paz inte-
rior, gracias también al constante y fraterno apoyo espiritual de [la] Madre 
Ángela, así como al consejo de mi confesor y de un expertísimo y santo 
amigo sacerdote de Roma, Don Gino Belleri. Los dos me aconsejaron ha-
cerlo cuanto antes, pues falsos hermanos podían reducirme al estado laical. 
(¡Así ocurrió –me dijeron– reiteradamente en los últimos decenios!). Así 
lo hice: El 26 [de] septiembre [de] 2001 solicité por carta a Monseñor Giro-
lamo Grillo la incardinación a su Diócesis, adjuntándole un breve “curricu-
lum vitae” mío. El 28 [de] septiembre [de] 2001 escribí una carta al Rvmo. 
Superior General (P. Robert Prevost): Le notifiqué mi situación, así como 
la decisión del nuevo Superior Provincial y la tomada por mí personalmente; 
por lo cual le pedí “el indulto de dejar la Orden Agustina, a norma de la vi-
gente legislación eclesiástica (CIC, can. 691-692)”, notificándole además mi 
solicitud de incardinación en la Diócesis de Civitavecchia-Tarquinia. El 21 
[de] noviembre [de] 2001 Mos. Girolamo Grillo respondió por carta a mi 
mencionada solicitud, en la cual “acepta mi petición ad experimentum a 
norma del can. 693 del CIC”, y me indica que puedo “iniciar por tanto el 

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        30551



iter ante mis Superiores Mayores”. El 12 [de] octubre [de] 2001 me escribió 
el Secretario General OSA (P. Miguel A. Martín Juárez) en respuesta a 
mi mencionada carta al Rvmo. P.  General (28 [de] septiembre [de] 2001): 
Me expresa que “en cuanto lleguen (a la Curia Generalicia) el parecer del 
P.  Provincial y el permiso del Obispo, daremos trámite a tu solicitud”. El 
23 de octubre de 2001 recibí carta del P.  Provincial, notificándome la de-
cisión del Consejo Provincial de “no concederme el permiso” solicitado y, 
“en este caso, sugerirme la solicitud de la exclaustración al P.  General”, 
precisando que “ya he remitido mi informe tanto al P.  General como al 
Obispo de Civitavecchia-Tarquinia”. En carta del 7 de diciembre de 2001 
al P.  Provincial he solicitado “EL INDULTO DE SALIDA DEL INS-
TITUTO” AGUSTINO OSA, a norma del C.I.C. can. 691-693, adjuntán-
dole fotocopia de mi mencionada carta a Mons. Girolamo Grillo. En 
aquella carta al P.  Provincial le indiqué la motivación de mi decisión: “Su 
oposición a que yo continuase ejerciendo este apostolado en nombre del 
Instituto” (CIC, can. 665, 1) agustino, OSA, el cual –añado– porque “ce-
rrado a esta nueva forma de Vida Consagrada [= Las Hermanas A.S.S.E.] 
y de apostolado centrado en la mencionada misión basilar de la Iglesia 
hodierna [= evangelización y nueva evangelización], NO ME INTE-
RESA” en absoluto. Precisé que “con gran dolor me despido pues de usted 
y, en su persona, de todos los miembros de la Orden OSA, a cuyo servicio 
fiel y entusiasta he dedicado muchos años de mi vida consagrada y sacer-
dotal: Como CONSAGRADO Y SACERDOTE seguiré SIRVIENDO 
A DIOS EN LA IGLESIA en este nuevo camino eclesial –reconocido 
por el Señor Obispo–, en comunión con toda la Familia Agustina, de la 
que forma parte las Hermanas A.S.S.E.” Le adjunté fotocopia de la men-
cionada carta a Mons. Girolamo Grillo. Acto seguido me fui a la capilla 
de la Casas Madre (Civitavecchia), y arrodillado RENOVÉ MI CONSA-
GRACIÓN PERPETUA AL SEÑOR según la Regla de San Agustín y 
las Constituciones A.S.S.E. De este modo sencillo una transferencia agus-
tina se había realizado en mi vida: ¡PARA SER EFICAZMENTE AGUS-
TINO A.S.S.E., HE DEJADO DE SER AGUSTIO O.S.A.! En efecto, el 
25 [de] enero [de] 2002 recibí de la Residencia Provincial OSA (Madrid) 
el indulto de exclaustración de la “Sacra Congregazione per gli Istituti di 
Vita Consacrata e le Societá di Vita Apostolica”, de fecha 8 de enero de 

306                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 52



2002.63 ¡Ninguna carta acompañó [a] tal indulto! ¡Un gesto poco noble, 
nada cristiano y menos agustiniano! Más tarde (20 de marzo de 2002) recibí 
el decreto de Mons. Girolamo Grillo sobre mi incardinación en su Diócesis 
“ad experimentum” a norma del C.I.C. can. 693 (8 de marzo de 2002). Con-
sultados mi confesor y mi mencionado amigo sacerdote Don Gino Belleri, 
ambos me aconsejaron aceptar tal incardinación y, tras un año, solicitar la in-
cardinación definitiva. En la misma fecha (20 de marzo de 2003) he enviado 
fotocopia del mencionado decreto de Mons Girolamo Grillo al Superior Pro-
vincial OSA (Madrid). Así pasaron casi cuatro años, en silencio total de los 
mencionados dos Superiores –General y Provincial– OSA. Un silencio total 
mantuvieron ambos durante mi gravísima enfermedad (ictus y hemorragia 
cerebral) del 27 de noviembre de 2005, y mi convalecencia en el Hospital ro-
mano “San Filippo Neri”: 27-XI al 12-XII de 2005. ¡Solo el Vicario del gene-
ral (P. Alejandro Moral, antiguo alumno mío), me visitó fraternalmente! 
(Recuerdo que en la Comunidad Internacional de Santa Mónica (Roma), 
bajo la jurisdicción inmediata del Rvmo. P.  General, he vivido –en obediencia 
a mis Superiores– más de 30 años). El 8 de marzo de 2007 han pasado 5 años 
desde mi incardinación “ad experimentum” en la Diócesis de Civitavecchia 
- Tarquinia (Roma); por tanto, a tenor del C.I.C. can. 693, “he quedado in-
cardinado ipso facto” para siempre en dicha Diócesis. También hoy he reno-
vado mi consagración perpetua al Señor, y estoy en paz total. 

 

7) Con ella me esfuerzo por CONTINUAR MI SERVICIO FUNDA-
CIONAL a las Hermanas A.S.SE., ralentizado algo en estos años de obligada 

63 “El mencionado ‘decreto de exclaustración’ me impone una precisión dolorosa, pero 
objetiva. En él se dice que, a partir de la fecha indicada, quedo desligado de la Orden Agusti-
niana “congrua sustentatione provisa”. En obediencia a los Superiores Provinciales (de Madrid) 
y Generales (de Roma) yo he sido miembro de la Comunidad Internacional de Santa Mónica 
(Roma) desde el año 1970 al 1995, y en el período 1972-1995 he enseñado en el Instituto Patrís-
tico ‘Augustinianum’ (Roma) como profesor de Exégesis Bíblica e Historia de la Exégesis en la 
Edad Patrística; dicho servicio académico lo he desarrollado siempre durante los dos semestres 
(¡nunca he tenido un “año sabático”!) y de modo eficiente. Un servicio pluridecenial [sic] re-
compensado por la Orden Agustiniana en una pensión de 320 Euros (agosto 2007). Pero sé muy 
bien que “a los hijos de Dios nunca les falta el pan cotidiano”, como “a los asnos del Señor nunca 
les falta la cebada necesaria”. Esta certeza centellea hodiernamente mi vida y me inunda de la 
necesaria paz interior para gritar con amor: “¡Padre, perdónalos …!”. Texto recogido de la carta 
que me dirigió Santos Sabugal desde Civitavecchia el 30 de agosto de 2007. [Nota del editor].

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        30753



convalecencia. Recuerdo que nuestro evangelizador y catequético servicio 
de la Palabra es testimoniado con un institucionalizado servicio de la caridad 
concreta, según nuestras posibilidades y el parecer del Obispo local. En Ci-
vitavecchia (Roma) dirigimos un Pensionado de Ancianos; en Douala (Ca-
merún), una Casa para niños; en Quito (Ecuador), un “Hogar de niños 
abandonados”; en Punalur (India), un Orfanato de niños pobres, … ¡Para 
ello se necesitan Religiosas profesionalmente cualificadas y, sobre todo, de-
cididas a testimoniar “el Amor más fuerte que la pobreza, la enfermedad y 
la muerte”! Formarlas a esa profesión y a este “espíritu del Siervo filial que 
ama hasta la muerte” no es fácil y se requiere un camino paciente: ¡Ese es 
mi servicio fundamental! Después debo asesorar a [la] Madre Ángela en la 
contabilidad, etc., etc., y acompañarla en la visita a las Comunidades … Tra-
bajo servicial de entusiasmo humano y paciencia cristiana. Por lo demás, este 
año (2007) he decidido concluir mi servicio docente, para ultimar mis pro-
yectadas publicaciones: A finales del año será publicada la 2ª edición de mis 
libros “Credo”, “Abbá”64 y “La Iglesia sierva de Dios”. En la primavera de 
2008 me han prometido publicar el primer volumen de mi último libro: “La 
Nueva Catequesis”. TODOS LO DEMÁS SON PROYECTOS, QUE 
ABANDONO A LA PROVIDENCIA DEL SEÑOR Y QUE CON SU 
GRACIA REALIZARÉ COMO SACERDOTE Y CONSAGRADO 
SUYO, EN EL SERVICIO A LA SANTA MADRE IGLESIA. PUES EN 
EL ÁMBITO DE LA ECLESIAL SIERVA [DE] DIOS, QUIEN NO 
SIRVE A DIOS Y AL PRÓJIMO NO SIRVE PARA NADA! 

Epílogo 

En las páginas precedentes he recorrido brevemente mi vida pasada. 
Ahora me permito mirar al futuro. Lo hago en el umbral de mis setenta 
años. Por lo tanto, ya no soy joven. Pero no me considero apagado o fuera 
de servicio. A pesar de mis achaques de salud rechazo el pesimismo sene-
quiano sobre “ipsa senectus morbus”.65 

 

64  Abbá... La oración del Señor. Historia y exégesis teológica (= Biblioteca para la 
Nueva Evangelización), Caparrós Editores, Madrid 2007, XXV, 759 pp. [Nota del editor].

65  La expresión “ipsa senectus morbus est” se encuentra en Publio Terencio, Phormio, 
575; y Séneca, Epistulae ad Lucilium, 198.28. [Nota del editor].

308                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 54



Dos ilustres testimonios 

A.- El mencionado pesimismo sobre la ancianidad lo había rechazado 
también el pagano CICERÓN en su magnífico diálogo “De senectute” 
(ca. 43 a.C.): Quien “conoció a muchos, que vivieron la vejez sin lamento 
alguno” (7), pues “es muy grata la conciencia de una vida bien gastada y 
la memoria de muchas acciones virtuosas” (9), recuerda que “Platón 
murió a los 81 años escribiendo” en su vejez los 12 libros de “las Leyes” 
(13), -obra de madurez existencial y filosófica no publicada por el gran 
Pensador-, como “Sófocles escribió tragedias hasta la extrema vejez” (21), 
y el mismo Cicerón compuso la mayor parte de sus obras filosóficas en 
los 3 últimos años de su vida; luego el ilustre Orador romano se detiene 
en la exposición sobre la inmortalidad del alma humana (74-84), y consi-
dera la muerte como el “espléndido día” en que iniciará su inmortalidad 
(84), por el cual, concluye, “la vejez es ligera y … alegre” a la vez (58). 

B.- No menos optimista y más instructivo al respecto es el testimonio 
de otro ilustre anciano de nuestro tiempo, –el papa JUAN PABLO II–, en 
el contexto de su “Carta a los Ancianos” (1999), verdadero documento “De 
senectute christiana” o, en lengua hispana, “Sobre la vejez iluminada por la 
fe en Cristo”: El Santo Padre inicia confesando que no obstante la fatiga y 
el dolor siguen la penumbra de la vida humana (cf. Sal 90,10), el “don de 
ésta es demasiado bonito y precioso para que nos cansemos de ella” (1). 
Luego el anciano Papa dialoga con los ancianos de su tiempo. Y lo hace 
“ante todo dando gracias a Dios por sus dones” concedidos “en abundancia 
hasta hoy”; pues “en todo descubre la mano providente y misericordiosa de 
Dios Padre”, que “cuida en el mejor modo cuando existe”, nos “envuelve 
en su amor y, con su providencia, nos sostiene y conduce” (1). Por lo demás, 
si cada uno de nosotros “palpa la fragilidad de la propia existencia, “nos 
conforta pensar que, en virtud del alma espiritual, sobrevivimos a la misma 
muerte; cuya “fe cristiana se abre a una no deludente esperanza” (Rm 5,5) 
en vista de la resurrección final” (2). Después el Santo Padre evoca los mu-
chos y positivos eventos principales del siglo XX como “otros tantos motivos 
para agradecer a Dios”; y medita sobre “la fugacidad del tiempo ... para va-
lorar bien los restantes años de vida” (4). Es cierto que biológicamente “la 
vejez es el otoño de la vida” humana (Cicerón); pero aquella “tiene también 
sus bienes” propios como “época privilegiada de la sabiduría” experiencial 
(5). Por lo demás, en el contexto de la Sagrada Escritura, donde se repre-

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        30955



senta al mismo Dios como “un Anciano de días” (Dn 7,9.13), varias perso-
nas ancianas ocupan un lugar privilegiado, como Abraham y Sara, Moisés, 
Isabel y Zacarías, el anciano Simeón y la anciana profetisa Ana, los ancianos 
Nicodemo y Pedro, San “Pablo ya anciano” (Film 9), …: “¡El servicio al 
Evangelio no es cuestión de edad!” (6-7). ¿No dijo ya el Salmista (Sal 92,15s) 
que los justos “todavía en la vejez darán frutos” de santidad? Sí, aquella 
“constituye la etapa definitiva de la madurez humana y es expresión de la 
bendición divina” (8). Por lo demás, si “la eternidad es la prospectiva justa 
para valorar la vida, a la que ésta prepara en cada fase, también la vejez 
tiene un papel en ese proceso de progresiva maduración del ser humano 
hacia lo eterno: Los ancianos ayudan a mirar en más sabiduría los asuntos 
terrenos, pues las circunstancias les han hecho expertos y maduros; aquellos 
son los guardianes de la memoria colectiva, y por ello son intérpretes privi-
legiados de los ideales y valores que rigen y guían la convivencia social. ¡Ex-
cluirlos es como rechazar el pasado en el que se enraíza el presente …! (10). 
Por otra parte, “el espíritu humano … permanece siempre joven, si vive 
vuelto hacia lo eterno”; por eso los ancianos pueden ser para los jóvenes 
“bibliotecas vivientes de sabiduría” y “eficaz sostén” en su camino (12). ¿No 
son frecuentemente ellos los mejores evangelizadores y catequistas de sus 
pequeños y jóvenes nietos? También por ello la familia es “el lugar más na-
tural” de vivir la ancianidad, sin olvidar que en “las casas para los ancianos” 
éstos pueden y deben “sentirse personas amadas y todavía útiles a la socie-
dad”. No lo impiden las enfermedades y demás achaques propios de la edad 
avanzada: Lo permite el Padre rico en misericordia y, con su gracia, nos da 
la fuerza de unirnos con mayor amor al sacrificio de su Hijo, participando 
así con mayor intensidad a su proyecto salvífico” (13). Y porque la vida es 
un peregrinaje hacia la patria celestial, la vejez es el tiempo en el que más 
naturalmente se mira el ingreso en la eternidad. Sobre todo en esta edad se 
experimenta “el sumo enigma de la muerte” (Con. Vaticano II, GS66) como 
contraria al deseo eterno del hombre en “el proyecto original de Dios” (cf. 
Sb 2,24), y el anciano se ve obligado a interrogarse por la existencia del más 
allá de la muerte (14). A cuya pregunta responde esperanzadamente la Re-
velación bíblica: El “Dios de los vivos” (Lc 20,38), que da vida a los muertos 
(Rm, 4,17), vivificará también nuestros cuerpos mortales (Rm 8,11); y Quien 

66  “El máximo enigma de la vida humana es la muerte”: Gaudium et Spes, 18. [Nota 
del editor].

310                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 56



se autodefinió “la Resurrección y la vida”, asegura que el creyente en Él 
aunque muera, pues no morirá eternamente” (Jn 11,25s). Cristo resucitado 
es, en efecto, “el primer testigo de la vida inmortal”; y, mediante Él, la reali-
dad dramática de la muerte es rescatada y transformada en el rostro de una 
“hermana” (San Francisco de Asís), que nos conduce a los brazos del Padre” 
(15). Así aquella deviene “una pascua” hacia “la alegría colmada y eterna 
reservada por el Señor a sus siervos y siervas fieles (Mt 25, 21). (16). Así vi-
vida la ancianidad, como alegre espera de esa Pascua, “conservo el gusto por 
la vida” terrena y por ella agradezco al Señor, pues “es bonito gastarme hasta 
el fin por la causa del Reino de Dios! … (17). 

En estado servicial hasta el fin 

El sintetizado testimonio de Juan Pablo II sobre el significado cristiano 
de la vejez y su modo de vivirla a la luz del Evangelio refuerza naturalmente 
mi fe en el empeño de vivir mi vejez con idéntico espíritu de servicio que 
hasta ahora quise hacer. ¡Ciertamente en mi vida debe crecer la intensidad 
del amor servicial! Pero es una alegría saber que, en el curso de la Historia 
Salvífica, también personas ancianas prestaron con gran servicio al Señor y 
a su Pueblo: Son ancianos Abraham y Sara (Gn 12,1 - 25,7), el anciano Moi-
sés (cf. Ex 7,7) y el justo Tobías (cf. Tb 14,1-11), el anciano Simeón y la an-
ciana profetisa Ana (Lc 2,25-38), así como los “ancianos” Pedro (1Pe 5,1-5) 
y Pablo (Film 7) ... ¡Qué alegría envejecer, sirviendo al Señor y a su eclesial 
Pueblo! Intentaré hacerlo de tres modos concretos:  

A.- Ante todo ofreciendo al Señor el supremo servicio de la labranza 
cotidiana, realmente en el diario sacrificio eucarístico, que como sacerdote 
y consagrado me ha confiado la Iglesia. 

B.- También me esforzaré por continuar mi eclesial “servicio de la Pa-
labra”, sellado con “el servicio de la caridad” concreta. Intentaré hacer aquel 
servicio, mientras las fuerzas me lo permitan, de tres modos concretos: a) La 
asidua predicación de la Palabra de Dios, así como a las Novicias y Religiosas 
A.S.S.E.; b) la asidua catequesis a los adultos, así como instrucción formativa 
de las jóvenes -Novicias y Neoconsagradas- A.S.S.E.; c) la redacción y reedi-
ción de mis libros, pues “sirvo al Señor con mi pluma y mis libros” (San Agus-
tín). Se están reeditando mis libros sobre “el Credo, Abbá, La Oración del 
Señor” y “La Iglesia sierva de Dios” (2007); preveo la pronto publicación de 
mi libro sobre “La Nueva Catequesis Complemento de la Nueva Evangeli-

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        31157



zación” (2008). Desearía escribir un “Comentario al Hexateuco” y sobre todo 
al “Libro del Génesis” así como a “los Cuatro Evangelios”, a “Los Himnos 
del Nuevo Testamento” y al “Apocalipsis”, todo ello con espíritu de servicio 
al Señor y a su Iglesia, pues ¡es bonito gastarse hasta el fin” (Juan Pablo II) 
en la fidelidad a ese servicio! Por lo demás, no es utopía exegética el mencio-
nado proyecto servicial: Se trata de dar forma literaria a la enorme masa de 
anotaciones exegéticas, junto con numerosos resúmenes sintetizantes de 
temas filosóficos y científicos, recogidos y acumulados en 25 años de intenso 
servicio exegético (académico y literario); anotaciones y resúmenes hasta el 
presente reposantes en el silencio de nutridos cuadernos, en la espera de una 
mano inteligente que, como a Lázaro, les diga. “¡Levántate y anda!”.67 A re-
alizar en servicio eclesial quisiera dedicar gran parte del tiempo que el Señor 
me deje aún vivir en este mundo. 

C.- Lo que ciertamente no agotaría mi empeño servicial. Pues, como Fun-
dador de las A.S.S.E., al mencionado quehacer se suma mi cotidiano servicio 
formador de las Novicias y Neoprofesas A.S.S.E.: Introducción a “la lectura 
cristiana de la Sagrada Escritura”, así como a “la teología de la Vida Consa-
grada”, a “la práctica de la oración”, al “significado teológico de la Liturgia 
lódica y sacramental”, a lo que se añade la guía de su inicial experiencia de 
periódico servicio evangelizador “de dos en dos por las casas” (Mc 6,7-11, 
par.) de la parroquia Un servicio formador sumado a la servicial “preocupa-
ción pastoral por todas las iglesias” (2Cor 11,28) o Comunidades A.S.S.E. en 
Civitavecchia (Italia), San Juan de Pasto (Colombia)68, Punalur (Kerala, 
India) y Douala (Camerún). Todo ello me veda una vida burguesa; y me exige 
la constante intimidad con el Señor, como “el sarmiento con la Vid”, para 
“dar mucho fruto” (Jn 15,1-5). Así –estoy seguro– continuaré a vivir en espíritu 
de alabanza servicial al Señor de las edades, del tiempo y de la eternidad. 

Santos Sabugal, A.E.S.E. 

(28 de agosto de 2007: Fiesta de San Agustín) 

67  Jn 11,43. [Nota del editor].
68  Recién llegado Santos Sabugal a Civitavecchia, tras su “viaje pastoral” por EE.UU. 

y Colombia, me escribe el 18 de mayo de 2005: “Hemos inaugurado en San Juan de Pasto 
(Colombia) un nuevo ‘Centro Misionero Agustiniano ASSE’. El ‘campo’ evangelizador es 
enorme, y promitente es el número de vocacional: ¡Para santas y numerosas vocaciones 
cuento con tus oraciones y sacrificios al ‘Señor de la mies’!”: Carta a Rafael Lazcano. Civi-
tavecchia, 18 de mayo de 2005, inéd. [Nota del editor].

312                                                         S. SABUGAL GARCÍA (†)                                                                 58



ANEXO 

                                                              MI VIDA COMO SERVICIO                                                        31359


